NVERSACIONES DIDACTICAS

CONVERSACIONES

ACERCA DE INTERCULTURALIDAD
Y CONOCIMIENTO

Hugo Zemelman/Estela B. Quintar

IPECA

INSTITUTO IPECAL INSTITUTO &
PENSAMIENTO Y CULTURA POLITECNICO i
EN AMERICA LATINA, A.C. NACIONAL




CONVERSACIONES ACERCA
DE INTERCULTURALIDAD
Y CONOCIMIENTO



DIRECTORIO

José Enrique Villa Rivera
Director General

Efrén Parada Arias
SECRETARIO (GENERAL

Yoloxo6chitl Bustamante Diez
SECRETARIA ACADEMICA

José Madrid Flores
SECRETARIO DE EXTENSION E INTEGRACION SOCIAL

Luis Humberto Fabila Castillo
SECRETARIO DE INVESTIGACION Y POSGRADO

Héctor Martinez Castuera
SECRETARIO DE SERVICIOS EDUCATIVOS

Mario Alberto Rodriguez Casas
SECRETARIO DE ADMINISTRACION

Luis Antonio Rios Cardenas
SECRETARIO TECNICO

Luis Eduardo Zedillo Ponce de Le6n
SECRETARIO EJECUTIVO DE LA COMISION DE OPERACION
Y FOMENTO DE ACTIVIDADES ACADEMICAS

Jesus Ortiz Gutiérrez
SECRETARIO EJECUTIVO DEL PATRONATO
DE OBRAS E INSTALACIONES

Julio Di-Bella Roldan
Director DE XE-IPN TV CanaL 11

Luis Alberto Cortés Ortiz
ABOGADO GENERAL

Arturo Salcido Beltran
DIRECTOR DE PUBLICACIONES



INSTITUTO PENSAMIENTO Y CULTURA EN AMERICA LATINA
EsTubios EPISTEMOLOGICOS E HISTORICO-CULTURALES, IPECAL

Hugo Zemelman
Presidente y Director General

Estela Quintar
Secretaria General

Elena Castaneda J.
Socio fundador

Lourdes Sanchez de Tagle O.
Directora Editorial

Comité Académico

Enrique Dussel. México
Anibal Quijano. Pert
Atilio Boron. Argentina
Boaventura de Sousa. Portugal
Walter Mignolo. Duke, USA
Ramon Grosfoguel. Berkeley, USA
Gustavo Linz Ribeiro. Brasil
Alcira Argumedo. Argentina
Emir Sader. Brasil
Gaudencio Frigotto. Brasil
Josetxco Beriain. Espana

Comité ejecutivo

Nelson Maldonado. Berkeley, USA
Agustin Lao Montes. Massachusetts at Amberst, USA



CONVERSACIONES ACERCA
DE INTERCULTURALIDAD
Y CONOCIMIENTO

HUGO ZEMELMAN
EsTeLA B. QUINTAR

INSTITUTO POLITECNICO NACIONAL

—MExICO—



Conversaciones acerca de Interculturalidad y Conocimiento
es una publicacion en coedicion del Instituto Politécnico Nacional (IPN), y el
Instituto Pensamiento y Cultura en América Latina, IPECAL).

Primera edicion México, DF, agosto de 2007.

D.R. © 2007 Instituto Politécnico Nacional
Direccion de Publicaciones.
Tres guerras 27, 06040, México, DF

D.R. © 2007. Instituto Pensamiento y Cultura en América Latina, A.C.
IPECAL Direccion Editorial.

Cerro de la Carbonera Num. 24

Col. Campestre Churubusco

C.P 04200 México, DF.

ISBN IPN 978-970-36-0432-6
FIPN 2007-902
ISBN IPECAL 968-9001-02-7

Impreso en México/ Printed in Mexico



INDICE

PROLOGO oottt 13
I. INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR ......oeevuiieiiiaiiienineennne. 19
1. Algunas consideraciones previas..........ccevvevieiieeiiieeiie e 19
2. Iniciando el debate ...........cocoiiiiiiiiii 20

2.1 Circulo de Reflexion 1.......ccccooviiiiiiiiiiieeee e 20

2.2 Circulo de Reflexion 2..........ccccoiiiiiiiiiiiiiiiiiiccccec 22

3. En didlogo epistémico con Hugo Zemelman ............cccccceeienene 24

3.1 El sentido y el significado de los conceptos ..........cccceevneenee. 25

3.2 El didlogo desde la interculturalidad............ccccoiiiininnn 31

4. En didlogo epistémico-didactico con Estela Quintar .................... 33

4.1 Campo problematico, campo de conocimiento ..................... 35

4.2 Acerca del conocimiento y las relaciones sujeto/sujeto......... 36
4.3 Logica civilizatoria y posibilidad de transformacion en la

formacion de SUJEtOS.......couiiriiiiiieiie e 38

5. Sobre el concepto de ambito de sentido .........ccoevvieiiiiiiiienen. 39

6. Los conceptos de colocacion y de relacion ...........cocevevieiennnn. 41

9



10

IL.

CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO ............... 49
. Algunas consideraciones pPrevias..........oceveeieeiiie i 49
. Nuestras voces, nuestras eXpectativas.........c.occvereerierienieenieenneenn. 51
2.1 A modo de reflexion. Estela Quintar........ccooeeveeeiiiieenieeenne 68

. Identidad, conocimiento y construccion de problemas como

fendmenos SOCIAlES ...........cociiiiiiiiiiiii 76
3.1 Identidad: un problema de pertenencia, de modo de mirar

el mundo y de construir conoCimiento ...........ccceeeverieeiieninens 77
3.2 La lengua, una cuestion de identidad..............cccooininin 81
3.3 La interculturalidad como fenémeno social.

Un objeto de conocimiento a ser reconstruido...................... 84
3.4 Cuestiones de método, un desafio estratégico....................... 86

3.5 Relacion teoria-practica. Reto epistémico en las relaciones
interculturales.... ..o 89
3.6 Enunciacion de problemas. Desafio a la 16gica de
construccion de ObJELO ........ooviiiiiiiiiiiiicic e 92

. Otras voces, otras miradas. Didlogos y conversaciones

del Circulo de Reflexion 3....oouuuuueeeeee e 96

. Experiencia organizativa de la Nacion Purépecha Zapatista

del estado de Michoacan ..........cccoociiiiiiiiiiiiiii e, 120
. Debates y didlogos epistémico y didactiCos .........ccovvevierirennnne. 136
6.1 Una primera sintesis de produccion del
Circulo de Reflexion 2........ccoiiiiviiiiiiiicceec e 136
6.2 Relatoria del Circulo de Reflexion 3.
Sobre el lenguaje y la incomprension con el otro ................. 140

. Recuperando el proceso de aprendizaje y ensefianza colectiva.

Una experiencia desde lo no parametral..........ccccooiiiiiiiniinn. 142



INDICE 11

7.1 A modo de contribucion al didlogo..........c.ccceciriiiiiiiininnn. 144
7.2 Una posible recuperacion categorial desde la

epistemologia de la conciencia historica.............cocceoeeiienins 147
7.3 Continuando en el didlogo........coooviiviiiiiiiiiii e 148

III. INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO

DE DEBATE ETICO-POLITICO ......cviiiiiiiiiiiiiiii i 193
1. Algunas precisiones sobre el tema..........c.ccceceviieiiiiiiiiiiiniciici 193
1.1 Abriendo camino... abriendo interrogantes...............c.c.cc...... 194
1.2 Bitacora del didlogo entre los participantes..............ccccceuee. 195
2. Interculturalidad y poder........c.ooiiviiiiiiiiiiii 207
3. Interculturalidad y conocimiento ...........cccoceeevieviiniiniinieneen 200
3.1 La construccion de mundos posibles...........ccoccvviiiniiininenn. 212
3.2 El aprendizaje cultural y la construccion de lo propio.......... 214
3.3 La interculturalidad como opcion ético-politica .................... 219

3.4 Memoria, biografia e historia: la des-colonializacion
y el reencuentro de s mMiSMO......ceevvvieiiiiiiiieiiee e 225
4. La ensenanza como ruptura de pardmetros..........coceeeeereeneeneenn. 239
5. Tejiendo el Clerre... ... 240
5.1 Circulos de reflexion. Voces del EQUipo 1......cccccooeviiiiinen. 240

5.2 Circulos de reflexion. Voces del Equipo 2.

Construyendo los ejes tematiCos............oceviiiiieiiiiiiinennnn 243
5.3 Comentarios finales ........ccoccovviiiiiiiiii 257
A MOdo de epPIlOZO ....vviiiiiiiiiii e 277
Organismos e instituciones participantes............cccccccooiiiiiiiiieeeeeeeeeneenn. 279

Referencias bibliOgraficas.........coooviiiiiiiiiiiie e 281






PROLOGO

STE TEXTO, a algunos anos de iniciado, trae como convocatoria su innega-

ble vigencia. En estos tiempos, prenados de sin sentidos, de indignacio-
nes que cada vez mas reprimen su fuerza hasta quedar sin voz, tiempos de
minimizacion de sujetos cada vez mas funcionales al orden, tiempos bélicos
que radicalizan la lucha por la paz, la palabra y la esperanza; en estos tiem-
pos, este libro tiene la vigencia de las siempre renovadas voces decididas a
sentir hondo para pensar en profundidad y emerger cotidianamente trans-
formandose y transformando las propias practicas; lo que es un modo de
transformar la realidad.

Sus autores asumieron un reto, el de hacer camino al andar; el de pala-
bra a palabra, reflexion a reflexion, ir construyendo esta textura que espeja
lo que atin nos pasa — y nos pesa — desde la 16gica civilizatoria. Desde esa
logica que clasifico lo cobrizo y lo negro como pieles menores, de servicio
e insumo; logica que ordend los sentidos en contrasentido de lo originario,
descalificandolo para imponerse estética y éticamente, un grupo de hacedo-
res de postura, de recolocacion ante el presente con perspectiva de futuro,
fueron haciendo un poco de esta otra l6gica, la de la conciencia historica, la
de la critica como voluntad de cambio y compromiso de acto.

Y se tejio asi, a la manera comunitaria, con las voces de todas y todos,
los que, por su produccion de conocimiento, podian problematizar desde
sus construcciones mas elaboradas, mas complejas; como las de aquellos

13



14 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

que, empapados de experiencia, se expusieron y expusieron sentidos y con-
trasentidos. Asi fue construido este texto, con palabra, latido y trabajo de
reconstruccion articulada de esas palabras y situaciones. Por esta razon se
llama Conversaciones. Es decir, a la manera de hacer verso con otro.

Hacer comin —unidad no es sencillo— y sistematizar este proceso
transitado en horas de entrecruzamientos y vinculos dialogicos y situacio-
nales, ha sido quiza el gran desafio de esta produccion, un desafio meto-
dologico, pedagogico, didictico, antropolégico y sociolégico. Todas estas
aristas complejizaron, enriquecieron, ampliaron y nutrieron lo que aqui se
ofrece como puente a otros didlogos y comunidades de sentido. Nuestro
agradecimiento a estos tejedores cuidadosos de palabras ajenas y propias.
A Sonia Pifa Benitez y Patricia Vera Contreras, quienes transcribieron horas
de grabaciones; a Maria Mora Ahumada, a Atenea Dominguez y a Manuel
Martinez por la dedicacion en los diferentes momentos del arduo proceso
de edicion; y a Lourdes Sanchez de Tagle por su esmero en el seguimiento
y acompanamiento en el tramo final y mas dificil de toda publicacion.

Mis que agradecimiento, un reconocimiento resonante al Instituto Poli-
técnico Nacional 1pN, a su director de Publicaciones, Lic. Arturo Salcido Bel-
tran por su compromiso €tico y valorico en la recuperacion y publicacion de
este texto. Y desde ya, otro reconocimiento a quienes provocaron que el Se-
minario, que gesto esta produccion, pudiera llevarse a cabo: nos referimos a
la maestra Ursula Klessing, responsable de la DVV' en México y al Centro de
Cooperacion Regional para la Educacion de los Adultos en América Latina
y el Caribe (creraL) a través de las acciones de su anterior director y a Jorge
Rivas, subdirector de Relaciones Internacionales. De igual modo a todos y
cada uno de quienes fueron protagonistas de esta construccion colectiva
y que hicieron posible este versar con otro.

A los coordinadores de los circulos de reflexion, doctora Elena Castane-
da Jiménez, maestro Alejandro Diaz Bueno, doctor Raul Fornet Betancourt,

1 DVV 11Z/DVV Asociaciéon Alemana para la Educacién de Adultos.



PrOLOGO 15

maestra Ursula Klessing.
A los participantes de los circulos de reflexion:

Circulo de Reflexion 17

Rocio de Aguinaga Viazquez (Teso), Margarita Zarco Salgado (Educe/
Campeche), Patricia Carabes Vieira (impec), Maria de la Luz Valentines (sep/
Michoacan), Lourdes Aravedo Resendiz (inea), Guadalupe Aguilar Moreno
(iNEa), Rocio Casariego (Conafe), Patricia Medina Malgrejo (upn/D.F.), Leonar-
do Garcia Marabel (upn/Guerrero), Roxana Maria Rodriguez (Ayuda en Ac-
cion), Alejandra Alvarez/Enlace, Educacion y Comunicacion/Chiapas (CEAAL),
Olivia Herndandez Pérez (Servicio, Desarrollo y Paz/Michoacian ceaar), Gua-
dalupe Hernandez (Ayuda Mutua/Michoacan ceaar), Nuria Roser Torres La-
torre (creral), Salma Amador Rodriguez (crerar), Carlos Salazar Diaz (Centro
Educativo Intercultural Tatutsi Maxakwaxi), José Octavio Godoy Berrueta
(ajacD), Jaime César Mendoza Caro (Alcadeco), Ulises Marquez Nava (Cesder),
Ernesto Magana Alcocer (Educe/Quintana Roo), Alonso Méndez Guzman
(Patronato Proeducacion Mexicano), Alfredo Méndez Baena (upN/Guerrero),
Floriberto Gonzalez Gonzilez (urn/Guerrero), Humberto Santos Bautista
(upn/Guerrero), Odilon Calixto Barrera (uen/Guerrero), Alonso Lopez Mar
(Secretaria de Educacion Publica/sep), Manuel Ballesteros Rojo (Conaculta),
Alejandro Lozano Conde (Conaculta), Enrique Hompanera (Ayuda en Ac-
cion), Filemon Tzintzun (emir Vasco de Quiroga/Michoacan, ceaad).

Circulo de Reflexion 22

Edgar Antonio Cujcuy (Instituto Maya/Guatemala), Ernesto Magana Alco-
cer (Educe/Quintana Roo), Rocio Aguinaga (iteso), César Mendoza (Alcadeco),
Patricia Carabes Viera (impec), Carlos Salvador Diaz (Centro Educativo Wi-
rarika), José Godoy (ajac), Odilon Calixto Barrera (upn/Chilpancingo), Alonso

2 Circulo de Reflexion 1. Fecha de realizacion: 25 a 28 de abril de 2001 en creraL/Pitzcuaro,
Michoacan.

3 Circulo de Reflexién 2. Fecha de realizacién: 30 de agosto al 2 de septiembre de 2001 en
CREFAL/Pdtzcuaro, Michoacan.



16 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Méndez (Proeducacion), Leonarda Garcia Marabel (upn/Guerrero), Floriberto
Gonzalez (upn/Guerrero), Nuria Torres Latorre (crerar), Jorge Rivas Diaz (Cre-
raL), José Gonzalez Zacarias (ser/Educacion Indigena, Michoacdan), Gudelio
Alonso Lopez Mar (ser/Educacion Indigena, D.F), Alejandra Alvarez Castillo
(extace), Guadalupe Aguila Moreno (Nea), Humberto Santos Bautista (Upn/
Chilpancingo), Alfredo Méndez (urn/Chilpancingo), Pedro Guevara (Ayuda
Mutua), Leonor Sanchez Capistrano (arrepern), Mateo Cho Botzoc Digeex/
Guatemala), Patricia Medina Melgarejo (upn/México), Tomasa Sandoval C.
(onpz Michoacdn), Alejandro Marreros Lobato (Cesder/Zautla, Puebla), Ma.
Mercedes Sandoval Hipdlito (onvz Michoacidn), Humberto Torres Cortés
(Educacion Indigena Michoacan), Yuliana Eréndira Garcia Sandoval (onpz
Michoacan), Nancy Romin Ibarra (Cedepac), Asunciona Herndndez Rosales
(Cesder), Treviiio Cruz ser/Educacion Indigena (Hidalgo), Maria Dolores Ri-
vera Torres (INEA).

Circulo de Reflexion 3*

Mateo Cho Botzoc (Digeex/Guatemala), Patricia Medina Melgrajero (upn/
México, D.F) Mario Alberto Rodriguez C. (Indesol), Nuria Torres Latorre
(creFAL), Rocio Aguinaga (reso), César Mendoza Caro (Alcadeco), Ernesto
Magana Alcocer (Educe/Quintana Roo), Patricia Carabes Vieira, (impec), Car-
los Salvador Diaz (Centro Educativo Wirarika), Jos¢é Godoy Berruela (ajacn,
Odilén Calixto Barrera (upn/Chilpancingo), Alejandro Marreros Lobato (Ces-
der), Margarita Zarco (Educe/Campeche, Floriberto Gonzalez (upn/Guerrero),
Nancy Romin Ibarra (Sedepac), Jorge Rivas Diaz (crerar), Filemon Tzintzun
C. (cemip), Maria Dolores Rivera Torres (INEa), Alonso Lopez Mar (sep/Educa-
cion Indigena, D.F), Alejandra Alvarez Castillo (enxtace), Humberto Santos
Bautista (upn /Chilpancingo) Alfredo Méndez Baena (upn/Chilpancingo), Pe-
dro Guevara (Ayuda Mutua).

4 Circulo de Reflexion 3, fecha de realizacion: 10 y 11 de diciembre de 2001, inpEsor/México,
DF.



ProroGco 17

Queda aqui un espacio abierto a continuar haciendo camino al andar, a
perderse para encontrar —como dijo uno de los participantes indigenas — en
un espacio que aun queda mucho por decir y hacer en nuestros paises, el
espacio de la justicia social y la recreacion de un otro mundo posible. Se-
guimos entonces...”

Hugo Zemelman y Estela Quintar®
Enero de 2007

> Circulo de reflexion 3, fecha de realizacién: 10 y 11 de diciembre de 2001, Indesol/México,
DF.






INTERCULTURALIDAD.
UN CONCEPTO A CONSTRUIR

1. ALGUNAS CONSIDERACIONES PREVIAS

LA IDEA DE comstruir conocimiento colectivo es siempre un desafio, tanto
epistémico como diddctico.! En esta experiencia se opta por trabajar en
espacios conversacionales que buscan promover las voces de los participan-
tes, sus experiencias, vivencias y versiones sobre la temdtica de la intercul-
turalidad y el conocimiento.

A partir de estas voces se intenta: a) problematizar a los sujetos portado-
res de experiencia y de saber, en un constante proceso de deconstruccion-
construccion de sentido; b) aportar conceptualizaciones y argumentaciones
que puedan nutrir el debate e intercambio de reflexiones acerca de la tema-
tica propuesta; y ©) propiciar un proceso de sistematizacion de conocimiento
como proceso de construccion colectiva.

Para dar fluidez a esta forma de trabajo, se utilizan los Circulos de Re-
flexion;® esta estrategia didactica tiene como condicion favorecer la circula-

! En tanto esta construccion se dé en un proceso de ensenanza y aprendizaje compartido.
2 Es esta una estrategia diddctica promovida desde la diddctica potenciadora o no-
parametral, propuesta recreada por Estela Quintar quien toma como base los aportes de
la epistemologia de la Conciencia historica o del presente potencial de Hugo Zemelman.
Véase, Quintar, Estela, Diddctica problematizadora e integradora, Universidad Nacional
Auténoma de México, exep Aragon, México, 1993 o bien La ensenanza como puente a la
vida, pUuCO, Argentina, 1998. 22. edicion, Castellanos Editores y upn Hidalgo, México, 2002,
32 Edicion, Instituto Politécnico Nacional en coedicion con el prcar, México, 2006.

19



20 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

cion de la palabra, de sentidos y significados a partir de la historia subjetiva
y colectiva que vincula a los sujetos, situados grupalmente,® y articulados
por una tarea comun, en este caso, la problematica de la interculturalidad
y el conocimiento.

Cada Circulo de Reflexion cuenta con un coordinador cuya tarea es
suscitar procesos de problematizacion de los discursos y sus complejidades,?
tensionando a los sujetos portadores de saberes, para promover rupturas
con creencias culturales y/o tedricas que pueden no encontrar lugar en sus
practicas; o bien, recreando significantes que den cuenta, con mayor clari-
dad, de lo que se hace, como se hace y para qué se hace.

A continuacion se presenta la produccion resultante de los circulos de
reflexion, en los cuales, a través del entrelazamiento de conversaciones, se
fue construyendo —como fenémeno social e histérico— el problema: Inter-
culturalidad y conocimiento.

2. INICIANDO EL DEBATE

Este debate considera la produccion de cada uno de los circulos de reflexion.

2.1. Circulo de Reflexion 1

Se genero un nutrido intercambio alrededor del concepto de Interculturali-

dad. Esto permiti6 ir reconociendo diferentes modos de comprension tales
como:

¢ La interculturalidad es una relacion y un hecho social y, como tal, se

da y produce de acuerdo con sus contextos; la situacion de indio o

> En sus niveles analiticos, contenido discursivo, significados y sentidos conscientes e
inconscientes y de logica de razonamiento que deje ver la organizacion del discurso.
4 En sus niveles analiticos, contenido discursivo, significados y sentidos conscientes e
inconscientes y de logica de razonamiento que deje ver la organizacion del discurso.



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 21

no indio es una relacion asimétrica, que implica problemas de injus-
ticia; un puente intercultural es el ejercicio de la dignidad.

e La interculturalidad no es una situacion inmovil; por el contrario,
implica movilidad cultural. En este sentido, no puede pensarse que
los grupos culturales permanecen estdticos, conservandose como se
cree que deben de estar, sino que cambian, se adaptan, se apropian
de renovadas formas.

e Lo intercultural es, por un lado, un hecho social pero por otro, una
dimension pedagogica de la dinamica social y, como tal, conlleva
intencionalidad, el desafio es analizarla: shacia donde apuntamos con
ella?

Desde lo expuesto, se considera de importancia efectuar una reflexion
mas a fondo sobre el significado de cultura, pues pervive atin una cierta con-
notacion de ésta como erudicion, que marca diferencias entre quién es culto
y quién no lo es. El tema de la cultura nos habla, nos interpela si la com-
prendemos como cosmovision: como universo de practicas y visiones distin-
tas del mundo, asi como de formas de pensar y de ser diferentes. Este punto
lleva a deliberar acerca de la relevancia que tiene o no el hablar desde la
diferencia y las diversidades.

Desde este intercambio se plantearon preguntas vinculadas al conoci-
miento: ;cOmo conocemos? En todas las culturas se da o se construye cono-
cimiento, ¢de qué manera puede ser considerado como universal o no? ;La
diferencia cultural marca otra forma de conocer?

Estas interrogantes, que corresponden a una mirada basada en lo indio,
permitieron formular una problematizacion interesante: ;qué es el conoci-
miento en los contextos indios?

El argumento que sostuvo en gran medida el intercambio de opiniones
gir6 en torno a que ser diferente no es lo mismo que ser de otra cultura o
de una cultura determinada, senalandose que en el caso de la educacion,
es mas util el planteamiento cultural que el de la diferencia. No es que sea
incorrecto, pero es mas util. Cuando menos, en la practica, nos ha servido
mas partir del concepto de cultura entendida como un sistema integro que
contiene una serie de componentes claramente diferenciados, que partir



22 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

del concepto mucho mas laxo de diferencia. Esto nos permite, en términos
practicos, didacticos y epistemologicos, tomar decisiones sobre el diseno de
propuestas mds pertinentes y claras.

2.2. Circulo de Reflexion 2

Al problematizar el concepto de interculturalidad, algunos de los integran-
tes del Circulo expresaron que interculturalidad no significa lo mismo que
interetnicidad, en el sentido de un didlogo entre etnias; la interculturalidad
implica algo mas.

En este circulo se habl6 de la interculturalidad como un problema de la
construccion del otro. No como un objetivo, porque en este sentido estaria-
mos hablando de que son las organizaciones las que tienen la intencionali-
dad de llevar a la practica la interculturalidad; por el contrario, se entiende
como un proceso de reflexion y de sentido en el que los sujetos son los
protagonistas.

A este respecto, se comento el caso de las escuelas bilinglies, donde
se asume que siempre son interculturales, porque la interculturalidad es un
proceso hacia el cual se tiende; un trabajo que se pretende lograr, no desde
el punto de vista del logro de un objetivo, como es saber hablar en las len-
guas, sino como un proceso dinamico mas complejo.

Con este didlogo emerge otro concepto clave: didlogo intercultural. Los
companeros del Circulo lo han concebido como un didlogo en el que tiene
que buscarse una simetria entre las culturas, es decir, promover un didlogo
en igualdad de condiciones de aceptacion.

Pero, ¢cudles podrian ser los prerrequisitos para que se dé un didlogo
intercultural entre no-iguales?: el respeto, la tolerancia, la busqueda de enri-
quecimiento mutuo; estos conceptos configurarian, en la practica, el didlogo
intercultural.

De igual modo se comentd que el concepto de tolerancia no satisfacia
el perfil de lo que se estaria buscando con la interculturalidad: tolerancia
implica soportar la diferencia y no un reconocimiento propio de ella.



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 23

Se hablé mucho de los sujetos: cudl es el sentido de la interculturalidad
para las personas, quiénes son los sujetos que promueven esa intercultura-
lidad y para qué.

Por otra parte, aunque el concepto de cultura no se tratd especificamen-
te, si se trabajo sobre los términos de identidad y de cosmovision, porque es
desde la comprension de estas representaciones que se desprende un modo
de comprender la cultura como patrones propios de interpretacion de un
grupo de sujetos; patrones que, de alguna manera, posibilitan el didlogo con
otras formas de interpretacion de la realidad.

Un tema tocado tangencialmente fue el de la relacion que existe entre co-
nocimiento, interculturalidad y dialogo. La interrogante planteada fue: scomo
pueden articularse estos tres conceptos? A partir de ella se abrioé una via de
reflexion. Cuando se habla de conocimiento se plantea como producto de un
dialogo intercultural en dos sentidos: por un lado, se preguntaba si era posi-
ble un conocimiento que sirviera para todas las diferentes culturas, es decir,
un producto objetivado, un producto en el que las diferentes culturas que
intervienen en ese proceso de didlogo pudieran reconocerse; o bien, por otro
lado, que ese didlogo pudiera traducirse solo especificamente a cada cultura.
Es decir, si ese didlogo intercultural va a producir retroalimentacion para
cada conocimiento, ;qué se produce en cada cultura? Aqui se plantea el con-
cepto de etnociencia, esto es, como cada cultura puede producir ciencia.

La interculturalidad se visualiza también como un proceso, no solo de
dialogo, sino también de negociacion de significados. Las preguntas que se
plantearon en este sentido fueron: jesa negociacion implica o no llevar a
cabo una sintesis en ese didlogo intercultural?, porque, finalmente, esto tie-
ne que ver con el sentido que dan los sujetos a ese didlogo. ;(Como se aplica
el discurso de la interculturalidad en los procesos de formacion?, ;como se
concibe la educacion?, ;como se relaciona con esa concepcion o esa genera-
cion de conocimientos?, ;como se puede reflejar ese didlogo intercultural en
los procesos educativos? Este ultimo tema es central en nuestro seminario.

Este Circulo cerrd su intercambio con el siguiente comentario:
“El quehacer intercultural es la busqueda de relacion con otros, desde
la identidad propia, para transformar el contexto de acuerdo con las ne-



24 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

cesidades de cada uno. La interculturalidad es, asi, una posicion politica
que implica el didlogo y la negociacion con diferentes culturas”.

3. EN DIALOGO EPISTEMICO CON HUGO ZEMELMAN

Tenemos que ponernos de acuerdo en cudl es el problema de fondo, qué
nombra el concepto de “interculturalidad”, asi como examinar sus implica-
ciones politicas.

Desde esta ultima Optica se llega a la conclusion de que puede haber
muchos sentidos y funciones que dan cuenta de la interculturalidad. Los
ejemplos son multiples. La interculturalidad puede ser parte de la descrip-
cion de una situacion dada que se construye con un proposito de diagnos-
tico; también puede ser de utilidad para definir politicas de asistencia social
con distintos alcances, por ejemplo, sobre la salud o la educacion. Puede
ocurrir que haya organizaciones que estén interesadas en la interculturali-
dad desde la perspectiva de la constitucion de sujetos, a partir de aceptar
que es posible asumir distintas acepciones, pues el actor no es Ginico, no es
homogéneo. Segin los parametros temporales, ya sea de corto o de largo
plazo, encontramos distintas modalidades de actores, los cuales requeriran
de politicas especificas de asistencia en el plano organizativo, de capacita-
cion o cultural en general.

En realidad, hay actores que son mas coyunturales mientras que otros
se prolongan en el tiempo. Desde esta perspectiva, serfa interesante para
aquellos de ustedes que son pedagogos, preguntarse, por ejemplo: ;cOmo
conceptualizarian al alumno desde esta perspectiva?, ;los alumnos son suje-
tos de corto o de largo plazo? Porque segin como los estemos conceptua-
lizando, el problema de la interculturalidad asume distintas significaciones
en el marco del proceso formativo. Esto plantea la necesidad de un espiritu
critico y de un espiritu de alerta. Pero, ¢qué diferencia hay entre lo critico
y lo alerta?

La diferencia reside en que la critica supone una respuesta, mientras
que la actitud de alerta el cuidado en el manejo de los conceptos. En esta



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 25

oportunidad enfrentamos el problema de la interculturalidad, pero con cla-
ridad de que puede revestir significaciones multiples. No obstante, la nom-
bramos sin la cautela de que tiene distintas significaciones.

A este respecto, detengdimonos un momento en la estructura semantica
del discurso. En €l esta implicito lo que esta siendo significado, desde las
exigencias del pasado, como memoria, como lo que se quiere hacer en el fu-
turo con esa memoria. Es un problema terminolégico que puede manejarse,
a veces, en forma implicita con respecto a cuestiones basicas como qué es
cultura o interculturalidad, en el marco de los discursos construidos.

La forma de reconocer la significacion de los conceptos utilizados es
analizando el propio discurso. Este es el espejo implacable de nuestra capa-
cidad para expresar la significacion histérica concreta de lo que queremos
decir. Estamos ubicados en contextos complejos y cambiantes, por lo tanto,
tenemos que ser cuidadosos en la forma de organizar nuestra mirada de la
realidad.

Tenemos que asumir una advertencia acerca de la utilizacion del len-
guaje, ya que las trampas entran por €ste. Es nuestro caballo de Troya. Po-
demos tener la conviccion de que existe claridad sobre algo, debido a que
tenemos claridad sobre la palabra que usamos; pero, a la vez, no atendemos
a que esa palabra estd significando muchas cosas, en la medida en que pue-
de pertenecer a distintos universos semanticos.

3.1. El sentido y el significado de los conceptos

El uso de los conceptos es un problema que trasciende la preocupacion tan-
to de lingliistas como de gramaticos. Asumimos que se trata de un problema
de razonamiento.

En verdad, el lenguaje es la simbiosis, a veces no armonica, de lo que
podriamos llamar universo semantico de significaciones histéricas. En el
fondo son las significaciones que impone el contexto para diferenciarlas de
las significaciones que se adoptan en razén de una opcion tedrica determi-
nada, ya sea por efecto de una pauta cultural o por una opcion de proyecto,
o bien, como resultado de determinados discursos. Todo lo anterior muestra



26 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

que las significaciones no son neutras, ya que €stas tienen una carga que, en
este caso, es doble. Esto se ve claramente en como se utilizan en la organi-
zacion de un discurso. Por una parte, esta la carga historico-cultural y, por
otra, la que proviene de los cuerpos teodricos.

En relacion con lo anterior, se presenta una primera gran cuestion de
problematizacion: el lenguaje con el que estamos hablando es la objetiva-
cion en palabras de un pensamiento. Es, en definitiva, lo que se tiene que
comunicar, pues éste no puede reducirse simplemente a explicitar intencio-
nes; lo que se comunica son construcciones conceptuales.

Tratando de provocar la discusion en este contexto, la interculturalidad
puede estar significando complejidad, entre otras posibles. Es la forma como,
desde cierta perspectiva, se puede estar aludiendo a un tema que nace con
la economia, y estd presente en los documentos de los economistas mas
lucidos de América Latina: la cuestion de las heterogeneidades. Cuando los
economistas plantean estrategias de desarrollo economico, afirman que é€s-
tas deben disenarse a partir de las heterogeneidades de los paises, porque
se dieron cuenta de que éstos no son homogéneos; por el contrario, en al-
gunos lugares podrian distinguirse paises dentro de un mismo pais.

Desde esta optica, el concepto de interculturalidad alude a un campo
amplio de posibilidades: sujetos de diferente naturaleza y, por lo tanto, de
proyectos diversos que sean congruentes con la condicion de aquellos, lo
que no es un problema menor, ya que a medida que avanzamos en el pro-
ceso de globalizacion, se crean las condiciones para que vayan emergiendo
cada vez mas heterogeneidades, las que durante muchisimo tiempo perma-
necieron aplastadas por una logica de poder que se manejo, en parte, para
justificar la hegemonia desde el supuesto de sociedades homogéneas.

En Argentina, por ejemplo, se viene abandonando la pretension de ser
un pais homogéneo. Comenzaron a descubrir que tenian que incorporar el
problema de las culturas, porque también se apreciaba la existencia de diver-
sas lenguas indigenas vivas. Otro caso es el de Chile, pais que durante mu-
chisimo tiempo estuvo conformado por un discurso clasista dominante que
hizo posible que prevaleciera la idea de ser también un pais homogéneo. Ahi
se encuentran los mapuches que desde hace tiempo estan redescubriéndose
como actores, no simplemente en el plano clientelar sino para lograr algunas



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 27

mejoras en sus condiciones de vida. En general, lo que estd en juego en casi
todos los paises latinoamericanos, es una estrategia constitutiva de sujetos
que, en el marco de la heterogeneidad cultural, reconozca sus fundamen-
tos para dar proyeccion politica a la propia diferencia cultural.

Por tales razones, cuando hablamos de interculturalidad nos estamos
refiriendo al reconocimiento de espacios de posibilidades, los cuales, hasta
el momento, no se reconocian por estar excluidos de la logica de un orden
estatal que descansaba en el supuesto de la homogeneidad. Indudablemen-
te, ello tiene multiples consecuencias, tanto culturales como en el plano de las
comunicaciones, la educacion y la salud, asi como en las politicas de orga-
nizacion y de capacitacion.

Esto produce conflicto con el poder, porque las heterogeneidades sirven
de espacio para que madure un nuevo desafio al orden estatal imperante,
cuestionando con fuerza los intereses asociados a dicho orden, que pugna
por mantener, a cualquier costo, la ideologia de la homogeneidad como
cimiento de la propia hegemonia del poder.

Lo anterior lleva a plantearse preguntas como la siguiente: ;qué pasa si
la interculturalidad se maneja asociada con el tema de las cosmovisiones?
Estd claro que, desde esta interrogante se complejiza el cuadro. Afirmamos
la premisa de que la cultura estd asociada a formas de conocer, pues antes de
hablar de conocimiento, desde las visiones culturales, lo importante es dis-
tinguir entre las distintas racionalidades constructoras de conocimiento. El
problema no es el conocimiento relativo a determinados resultados, sino las
racionalidades que inspiran las formas de abordaje de la realidad.

En una de las relatorias de los circulos de reflexion se hablaba del pro-
blema de las percepciones, las cuales son parte de una logica de construc-
cion de conocimiento, ya que, de alguna manera, vincula un conocimiento
que puede alcanzar cierto nivel de universalidad, con un punto de partida que
no es universal, al responder a una percepcion que se organiza desde pau-
tas culturales que la conforman.

La cuestion de lo universal no esta en el ambito del conocimiento, sino
en como se origina éste, lo que, indudablemente, reviste un caracter mucho
mas concreto que el de las verdades que pueden alcanzarse y ser comparti-
das desde cualquier cultura.



28 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

La cultura es entendida mas como forma de pensamiento que de co-
nocimiento, es decir, como un modo de organizar el pensamiento para or-
denar los conocimientos; es el marco donde se plantea la cuestion del para
qué estoy conociendo, el cual reviste un significado fuertemente cultural.
Esta preocupacion es muy contextual, ya que toma significado de contextos
precisos, por lo cual pierde sentido la discusion acerca de lo universal. Lo
que verdaderamente importa es que esté al servicio de grupos humanos
determinados, en el marco de sus exigencias de vida.

Si las formas de razonamiento reconocen una impronta cultural, debe-
mos encontrar, en su interior, la presencia de determinados angulos cultu-
rales. Pero, ¢salgunos conocimientos pueden ser mds universales que otros?
En efecto, en la medida en que el conocimiento esta fuertemente asociado
a sujetos constructores, puede ser el caso de que se establezca una relacion
diferente entre el conocimiento y el sujeto.

Estamos ante dos tipos de conocimientos: el universal que va rompiendo
indudablemente con la frontera de los contextos estrictamente locales, ya que
trata de resolver un problema que no se circunscribe al grupo. Por ejemplo:
¢como organizar una forma de participacion que permita la toma de deci-
siones? En cambio, la problematica de la autonomia podria ser un tipo de co-
nocimiento diferente que esta mas replegado, mas circunscrito a la respuesta
de preguntas de sobrevivencia o de reproduccion, sean éstas materiales o
culturales. Es un aspecto importante de entender, porque se deriva del para
qué del conocimiento; un problema que debe ser analizado desde el marco
de la interculturalidad. El conocimiento esta sirviendo, pero ¢a quién?

El conocimiento que comienza a construirse desde las diferencias cultu-
rales, no se garantiza desde la diferencia; no asegura que estén respetando-
se éstas; el conocimiento puede servir para violentar las propias diferencias
culturales. Es lo que puede estar sucediendo con la educacion bilinglie
cuando, al operar a través de los lenguajes indigenas, esta facilitindose, de
una manera mas fluida, la transmision de patrones de colonizacion a los ni-
nos, quienes anteriormente asimilaban los contenidos mediante un lenguaje
extrano. Se pueden reivindicar las diferencias culturales, para afirmar una
politica de homogenizacion, la cual se justifica, paradéjicamente, en nombre
de la diferencia.



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 29

Por eso el problema que nos planteamos es el para qué construyo ese
conocimiento. Esta es evidentemente una pregunta que se relaciona con las
capacidades que esboza el concepto de interculturalidad. El concepto de
interculturalidad corre el peligro de ser un concepto vaporoso, cosmético,
que oculta realidades muy poco atractivas.

El concepto de interculturalidad propone de por si una disyuntiva no
resuelta: interculturalidad, sentre quién?, shay una equivalencia entre las cul-
turas?, ¢la relacion entre cultura es ajena al poder?, o bien, ;como se resuelve
el problema del poder en el marco de la interculturalidad?, o ; es que el po-
der renuncia a estar presente? No debemos desconocer que la interculturali-
dad esta asociada a logicas de poder, es decir, no puede dejar de aceptarse
que haya una cultura dominante y otra que se deja dominar; por lo tanto, la
relacion que plantea es una relacion asimétrica entre culturas.

Lo anterior se refiere a las logicas de hegemonia que reconocen su
fundamento en el supuesto de la homogeneidad, o bien, en el de la he-
terogeneidad cultural. No podemos evitar que se hable de las diferencias
culturales, pero en este caso, cuando hablamos del poder en el contexto
de la interculturalidad, ;como se legitima éste desde esa heterogeneidad
cultural? Una respuesta posible: mediante el establecimiento de relaciones
de interdependencia que suponen un aparente rescate de las culturas sub-
alternas, pero que, en verdad, parece encajarlas dentro del patron de la
colonialidad.

De alli que la tendencia de pensamiento de la colonialidad en América
Latina® consista en poner al descubierto las significaciones de conceptos
con pretensiones de universalidad, es decir, vilidos para cualquier cultura
y cualquier grupo —en circunstancias en que son vehiculos de colonizacion
de unas culturas sobre otras—. Conceptos como individuo, etnia, raza, pro-
greso, cohesion social, orden, proyecto de futuro, son ejemplo de ello. Al
leer a algunos autores como por ejemplo Anibal Quijano, puede uno darse

> Véase Anibal Quijano, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”, en
Edgardo Lander (compilador) La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales,
perspectivas latinoamericanas, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales (Clacso),
Buenos Aires, Argentina, 2000.



30 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

cuenta de la necesidad que reviste el especificar el significado de muchos
conceptos, de la importancia de cuestionar al lenguaje con el cual nombra-
mos a los fendomenos, creyendo que los estamos nombrando correctamente,
cuando, en verdad, se estda haciendo desde el angulo de lectura impuesto
por la cultura dominante.

En el contexto de la globalizacion, los procesos de respeto y de no
respeto a la heterogeneidad cultural se estan agudizando rapidamente. La
globalizacion econdmica-financiera y comercial, cada vez de manera mas
acelerada, aunque con velocidades diacronicas, esta provocando cambios
culturales, algunos de los cuales se plantean a través de la educacion.

Bastaria simplemente senalar la relacion que hay entre los conceptos de
interculturalidad y de poder para mostrar algunos de sus vicios mas obvios.
De las situaciones muy concretas que han salido a la luz en las relatorias de
los circulos de reflexion, dos afirmaciones me llaman la atencion: una, la
construccion de la diferencia; otra, el didlogo entre culturas.

La diferencia no se construye: se ejerce como logica de poder, pues lo
que se construye es el respeto a la diferencia; pero podandola de sus efec-
tos disyuntivos. Es aqui donde surge el tema de la subordinacion colonial;
un tema central porque vincula la cultura con el poder y da cuenta de las
relaciones asimétricas entre éstas. Sin embargo, squé es la asimetria?, ;cuiles
son sus dindmicas?, jcudles sus temporalidades? y, sobre todo, jcudles son
Sus espacios?

Cuando hablamos de espacios, nos referimos a los espacios publicos y
privados, a todos los espacios que nos colocan en presencia de una proble-
matica que podriamos sintetizar en el concepto de asimetria. ;Por qué se
da este problema? Es un modo de conceptuar, sin calificar de manera aprio-
ristica, el contexto de la pluriculturalidad, las relaciones entre las culturas,
de constatar que coexisten con distintos rangos de poder, pero susceptibles de
modificarse en el curso de la historia.



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 31
3.2. El didlogo desde la interculturalidad

El concepto de didlogo intercultural lo abordaria en términos de algunos
cuestionamientos: jpara qué quiero el didlogo?, ;para disenar una estrategia
de desarrollo econémico?, ;para definir lo que es desarrollo, o para precisar
lo que son condiciones de vida? Entonces, se trata de un didlogo importante,
porque es uno que permite problematizar una serie de ideas dominantes, por
ejemplo, en la economia.

Este didlogo intercultural es una forma muy concreta, pero a la vez
compleja, de colocar en la mesa de discusion la relatividad de contenido
que tienen muchos de los conceptos de los discursos dominantes: tasa de
crecimiento, condiciones de vida, globalizacion, inevitabilidad, etc. Estos
son conceptos que terminamos siempre por aceptar acriticamente; pero si
comenzamos a leer estos mismos conceptos como problemas sociales, no
solo como conceptos, a partir de lo que ustedes han llamado didlogo in-
tercultural, podremos darnos cuenta de que con ellos se estin nombrando
cosas muy diversas. En la medida que seamos capaces de reconocer que se
estin nombrando cosas muy diversas a través de términos como tasa de cre-
cimiento, ingreso percapita, asistencia a la salud, calidad en la ensefanza,
respeto a la cultura, entre otros, vamos a darnos cuenta de que hay espacios
que estan creandose con posibilidades de nuevos proyectos y sujetos.

Hay un tema importante que planteo al final porque parece que es el
que permitiria vincular algunas de estas consideraciones con el problema
de la educacion. Todos los problemas que he tratado de resumir, asi como
otros que no he mencionado, pueden recuperarse en el discurso de la edu-
cacion por una razon muy simple: es en la educacion, entendida como pro-
ceso formativo, donde puede enfrentarse la gran tematica de los sujetos. La
discusion sobre lo que es sujeto v lo que no es sujeto, es vital. Un sujeto es
un individuo o un colectivo capaz de reconocer los espacios que el contexto
de la interculturalidad le ofrece para ser sujeto. Este es el quid fundamental:
si no tenemos la capacidad de reconocer el espacio donde ser sujeto, no
vamos a ser capaces de generar proyectos, porque no va a tener sentido y
predominari el comportamiento de los grupos subalternos. Es lo que ahora
estd ocurriendo: el discurso neoliberal pretende bloquear el reconocimiento



32 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

de estos espacios en los cuales se puede ser sujeto y, ante la imposibilidad de
las personas o de los grupos organizados por reconocerlos, terminan por
adherirse a otro sujeto que si tiene ese espacio reconocido, o se transforma
en simple “x” en ese conglomerado humano.

sQué es lo que se busca? Si desde esta perspectiva observamos el pro-
blema del proyecto neoliberal o del capitalismo trasnacional, veremos que
se trata fundamentalmente de crear espacios de exclusion, sin que se entien-
da que son espacios de exclusion. Sin embargo, nadie va a renunciar a ser
sujeto a menos que se le convenza de que no puede ser sujeto. De ahi que
piense que la problematica de la interculturalidad, entendida como pluricul-
turalidad, permite mostrar las conformaciones de espacios desde los cuales
puedan reconocerse las posibilidades del sujeto, lo cual es parte del proceso
de la formacion de hoy. Creo que estos temas pueden ser recuperados en
un discurso orientado a la formacion de individuos que puedan ser parte
del sujeto colectivo.

Participante

Se hablaba de la construccion de la diferencia. Se decia que no hay que cons-
truir la diferencia. No nos referiamos a eso, sino a la necesidad de la construc-
cion conceptual de la diferencia, es decir, jpodemos entender la diferencia a
partir de conceptos colonialistas como, por ejemplo, el de raza?, ;nos atre-
veremos a construir esa diferencia bajo conceptos distintos que permitan
generar procesos distintos?

En estos mismos circulos de reflexion se hablaba de que siempre habia
existido la interculturalidad como dinamica social; pero este concepto in-
tenta ahora promover un movimiento orientado a establecer relaciones de
dialogo igualitario.



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 33

4. EN DIALOGO EPISTEMICO DIDACTICO CON ESTELA QUINTAR

El proceso de globalizacion al que se hace referencia recurrentemente, es de
orden econdomico, pero también de orden cultural. Se trata, justamente,
de globalizar u homogeneizar las culturas como parte del programa econd-
mico que lo sustenta. Sin embargo, a nivel mundial, esto es paraddjico en
la vida cotidiana de los sujetos concretos. Vemos a diario como se han radi-
calizado los procesos de racismo, de discriminacion, a la vez que los de
transnacionalizacion de la economia.

Estos procesos nos exigen repensarnos frente a este actualizado fe-
némeno de la globalizacion en su dimension cultural. ;Como establecer
un didlogo intercultural que permita generar procesos de identidad cul-
tural?

Podemos considerar que el didlogo intercultural propicia el reconoci-
miento de la diferencia, pero no podemos olvidar que también puede po-
sibilitar nuevas formas de control capitalista. Sabemos que, en estos mo-
mentos, el proceso de la diferencia es, ademds, un proceso de desigualdad
social ligado con el ejercicio del poder hegemoénico dominante. Creo que
seria bueno poner a prueba el concepto de interculturalidad con la realidad
concreta que vivimos cotidianamente, lo que deseamos —como expecta-
tiva— vy la realidad material.

Mas alla de este comentario, intentaré resignificar el sentido que tiene
el titulo de este encuentro, Interculturalidad y Conocimiento, a la luz de lo
expuesto tanto por los circulos de reflexion como por Hugo Zemelman.

Indudablemente, las reflexiones que surgen al interpelar, interrogar e
ir desnaturalizando estos conceptos, hacen que las certezas se desdibujen,
tensionando el sentido mismo de lo que queremos decir de y con ellos.

Una de las companeras indigenas dijo: “Nosotros siempre entendimos
por interculturalidad el encuentro de nosotros, los indigenas, con el mes-
tizo.” Pareciera ser, desde esta afirmacion, que hay una construccion casi
dilematica de la relacion del indigena con el que no lo es, de reconocernos
desde lo que no somos. A partir de la afirmacion que hace esta compane-
ra desde su experiencia, hay una sugerencia de trabajo que se plantea en el



34 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

siguiente enunciado: la interculturalidad mas que multiplicidad cultural es
un problema entre indigenas y mestizos o entre indigenas y ladinos.

Retomando esta afirmacion, seria conveniente replantearnos el sentido
que nos convoca a reflexionar continuando el analisis de Hugo Zemelman
sobre esta tematica, abriéndonos a buscar lo que esta detrds de estos con-
ceptos, porque, sin duda, podemos discutirlos tedricamente, sin embargo,
al ponerlos en la practica concreta nos involucramos como sujetos de pen-
samiento y de accion, y es muy probable que se ponga también en tension
nuestro propio trabajo. Ante esto preguntaria: jestamos trabajando dentro de
un concepto que “encuadra” una tarea o estamos trabajando en un ambito
de sentido?, ;qué es lo que hace particular a este grupo?, ;una especificidad
histérica?, sel concepto de “interculturalidad” o lo que le da sentido al con-
cepto de interculturalidad?

Quisiera plantear esta pregunta para reubicar el contenido que podria-
mos darle a este encuentro y darnos el permiso, si es necesario, de crear
nuevos conceptos que reflejen mas nitidamente lo que queremos decir en el
uso cotidiano y practico de ellos.

Esta recolocacion a la que aludo no es menor, pues intenta dar direc-
cion a nuestro trabajo de construccion del conocimiento. El problema esta
en la intencionalidad que le vamos a dar vy, esto, es central para continuar en
esta conversacion; porque, incluso, cuando se expresa esta tension con el
concepto de interculturalidad, emerge la idea de interculturalidad como fe-
nomeno social. Me pregunto: la interculturalidad, ses un fenémeno social?, y
si es asi, jcudl es el fenémeno social de lo intercultural?

Otro de los companeros participantes expreso: “Interculturalidad era
para mi el indigena y el mestizo tratando de ver como encontrarse en un
proyecto de paz.” Entonces, ;cudl es el fenémeno que nos convoca?, ses el con-
cepto de interculturalidad acunado por el orden dominante?, jes otra cosa?,
¢donde esta el problema? Es nodal tener claridad sobre esto, de lo contrario
podemos confundir el lugar del fenémeno: el fenémeno no es el concepto,
el concepto esta para hacerse cargo de una red de articulaciones que ocu-
rren en la realidad y necesitamos nombrar.

El cuestionamiento al concepto de interculturalidad pretende llegar a
encontrarnos en el para qué estamos aqui. jEstamos para sostener un con-



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 35

cepto en el que alguna vez, por alguna razon, nos hicieron creer en €l o to-
mamos porque creimos que nos daba alguna respuesta? La idea es colocarlo
bajo “sospecha”, para reencontrarnos con lo que nosotros consideremos un
sentido cierto, para poder reconstruir toda esta complejidad que ustedes
aportaron en los circulos de reflexion.

4.1. Campo problemdadtico, campo de conocimiento

En este marco de significaciones retomo algunas de las interrogantes sugeri-
das, por ejemplo: ;como trabajar con mestizos, con indigenas o con sujetos
con capacidades diferentes vistos como problemas sociales? Porque, a veces,
lo que llamamos “problemas sociales” —nivel en que se ha puesto a la edu-
cacion indigena— es una determinacion creada por el orden dominante vy,
por lo tanto, un modo heterénomo de construir realidades. Por el contrario,
cuando se asume un fenémeno como emergencia de la realidad de sujetos
que viven y sienten radicalmente sus necesidades, hay un enunciar inter-
subjetivo y sociohistorico diferente donde puede presentarse un germen de
movimiento social; esto adquiere otra dimension, otro cariz.

Asi, surgen estas cuestiones: ;qué nos convoca a repensar lo intercultu-
ral y el conocimiento?, sen relacion con qué?, ;qué es un fenémeno social?
greflexionamos sobre un fendmeno social o vamos a deliberar en relacion
con una teoria, una politica o una ideologia?

Profundizar en estos sentidos e interrogantes es la intencion de nuestros
encuentros. Metodologica y didacticamente es un modo de trabajo que con-
voca a los sujetos concretos a recuperar y recrear un imaginario con sentido
y significado propios, es decir, de conocimiento alejado de los discursos que
el poder hegemonico impone.

Con la intencion de ir tomando el lenguaje que usamos en nuestra
practica cotidiana e ir descubriendo las logicas que trae implicitas, quisiera
retomar la cuestion de la exigencia de didlogo intercultural.

A mi modo de ver y sumandome a lo comentado por Zemelman, detrds
de este concepto hay algo asi como un supuesto de igualdad, de armonia,
que es riesgoso politicamente hablando. Se supone que el didlogo intercul-



36 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

tural se da en un proceso fluido donde el otro me reconoce como par. Sin
embargo, esto no es asi, y en el caso que yo reconozca al otro como dife-
rente, tampoco implica que haya un didlogo igualitario, ni mucho menos un
buen didlogo; en realidad, debe hacerse un gran esfuerzo para entenderse
con el otro: amiga/o, la pareja, o alguien con lazos cercanos, y mucho mas
cuando ese otro no pertenece a mi cosmovision, a mi mundo.

En este planteamiento se desdibuja algo que, en algin momento fue
central: el concepto de conflicto; estar con otro es un conflicto. Al no poner
en el centro de la discusion el fendmeno social y los sujetos histéricos que lo
constituyen en su trama relacional, el fenémeno social se adjetiva y comien-
za a discutirse predicando mas que profundizando en su configuracion, su
constitucion, su problema.

4.2. Acerca del conocimiento y las relaciones sujeto/sujeto

Otra cuestion fundamental es qué entendemos por conocimiento. Este con-
cepto surge permanentemente en el discurso educativo y, por supuesto, se
hizo presente también en este encuentro. ;A qué aludimos con el concepto
conocimiento?, ja un cumulo de informacion —en el mejor de los casos a
erudicion— o a un proceso de pensamiento que produce una construccion
compleja de sentidos y significados para reconocer el mundo de vida en el
que nos movemos?

Es evidente que tanto el manejar diestramente informacién como el cons-
truir conocimiento son procesos mentales, pero de orden sustantivamente di-
ferentes. Las operaciones de pensamiento que intervienen en uno y en otro
proceso son diferentes. Para construir conocimiento necesitamos de la infor-
macion, pero si €sta no es procesada interpretativamente en la complejidad de
las operaciones de pensamiento superiores —que lleven al uso histérico de esa
informacion— se vuelve objeto y deja fuera al sujeto, a su deseo y necesidad de
saber, de explicarse creativamente el mundo. Asi, nos quedariamos en un nivel
meramente descriptivo y clasificatorio de teorias e informaciones ahistoricas.

Por otra parte, en las conversaciones estuvo presente también la idea
de relacion como encuentro. Al respecto quisiera contribuir con algunas



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 37

apreciaciones. La relacion como tal es bastante compleja y se refiere a un
espacio —tiempo-fisico o simbodlico— siempre historico. En este sentido, si
ustedes me lo permiten, invertiria el orden de la ecuacion. Se da una rela-
cion siempre y cuando haya un espacio posible de encuentro. La relacion
no es propiedad de uno u otro sujeto, es la posibilidad de que dos o mas
sujetos historicos creen un ambito posible de recreacion de sentidos y signi-
ficados. Ahora bien, ;qué convoca a que dos o mas sujetos deseen generar
un espacio posible de encuentro?

Desde esta perspectiva epistémica, el espacio que hace posible el en-
cuentro es el deseo de construir un proyecto comuin; como decia Casto-
riadis:® el sujeto es proyecto o no es. El desafio es construir ese espacio
que permita la articulacion de proyectos con sentido comun y horizonte de
futuro compartido. Es esta expectativa lo que genera un vacio, un espacio
a construir que convoque a sujetos deseosos y deseables de hacer, de saber
acerca de siy del mundo en ese espacio. En este caso nosotros proponemos
un proyecto epistémico y didactico sugerido por el propio titulo de estos en-
cuentros de trabajo, donde la metodologia pretende promover un proceso de
objetivacion que haga posible una construccion colectiva, que nos encuentre
en un imaginario de sentidos, de relaciones practicas y simbodlicas. Esto lo
tendriamos que dejar claro para poder comenzar a hablar en este espacio
concreto acerca de la posibilidad de encontrarnos en la propuesta de hacer
de estos encuentros un proyecto de conocimiento sobre lo intercultural.

En esta implicacion, y sumandome al debate que se abre con esta resig-
nificacion, quisiera decir claramente que, en realidad lo que a nosotros nos
importa, nos pre-ocupa y nos ocupa es como encontrarnos con el indigena;
esto no es menor: la poblacion indigena constituye un porcentaje altisimo
en México y en toda América Latina.

Creo que es importante tener claro esto, porque de lo contrario se
comienza a desdibujar la relacion con un diferente —que sabemos que es
indigena, pero que no terminamos de nombrarlo—. Asi, la relacion empie-

¢ Véase Cornelius, Castoriadis, El psicoandilisis, proyecto y elucidacion, Nueva Vision,
Buenos Aires, Argentina, 1992.



38 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

za a ser ambigua vy, en la ambigtiedad, perdemos la fuerza que nos da la
direccion de la accidn, el sentido. La accion tiene fuerza cuando tiene claro
a donde ir, como la flecha cuando es lanzada desde el arco; si no se tiene
clara la direccionalidad del accionar y el para qué se hace ese accionar, da
lo mismo trabajar en Patzcuaro, Guerrero, Chiapas o en Paraguay.

Estas conversaciones me sugieren otra pregunta: ;qué nos interesa en
el ambito de la educacion?, ;nos interesa que la educacion indigena sea
reconocida en el marco de la educacion en general o nos interesa una edu-
cacion para la autonomia desde la cual lograr legitimidad en el sistema?; y
repregunto: jse puede ser autonomo en un sistema que ha sido pensado
para colonizar, para civilizar?

4.3. Logica civilizatoria y posibilidad de transformacion
en la formacion de sujetos

Lo dicho nos lleva a cuestionar nuevamente el sentido de la educacion indi-
gena. De lo contrario nos encontraremos luchando por estar dentro de un
sistema que, por civilizatorio, es excluyente, y una vez dentro de €l, tendria-
mos que repetir esta logica, asi como los mecanismos de funcionamiento
establecidos y legitimados para sostenerlos; es decir, es fundamental enten-
der que el sistema educativo se organiza desde una logica civilizatoria.” ;No
seria posible pensar que esto puede estar detrds de algunas de las politicas
de educacion indigena o intercultural?

Es convenientemente recordar que, de hecho, los sistemas educativos de
nuestros paises no fueron organizados para “liberar”. En todos los paises
de América Latina, y con muy poco tiempo de diferencia, la organizacion
de los sistemas educativos se regia por la misma norma: civilizar al barbaro
—dar luz a las generaciones jovenes que estaban a oscuras, etc.— Desde
esta perspectiva, la educacion escolar redime, da, otorga e impone un or-

7 Estela, Quintar, “Colonialidad del Poder”, en Sinchez Irene y Sosa Raquel, Perspectivas

Criticas en América Latina, Siglo XXI, 2003.



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 39

den, una cosmovision del mundo. Creo que seria interesante retomar esta
linea de trabajo.

En este marco de significaciones, quisiera hacer otra reflexion que rear-
ticule las que he planteando desde el inicio de mi intervencion: poner en
tension conceptos desde esta propuesta epistémica didactica, no es un ejer-
cicio tedrico, es un ejercicio de reflexividad activa del sujeto historico con-
creto, quien se tensiona, construye sentidos y da significado a su propia
existencia. Se pretende poner en tension la practica para recrear significan-
tes, de lo contrario se transforman discursos mas que realidades, temas mas
que sujetos.

Un companero escribié como expectativa: “Relacionarme con otros des-
de mi identidad para transformar el contexto de acuerdo con las necesi-
dades de cada uno.” Esto implica un tema de identidad, de re-conocimiento.
Es decir, qué es lo que nosotros estamos queriendo transformar y para
qué. Esto implica tener una idea, pre-sentir y distinguir las necesidades
radicales propias para reconocer que el otro es un sujeto sujetado también
a necesidades —radicales o heteronomas—. En este punto, y para aterrizar
lo dicho por Zemelman, yo invitaria a “re-ver” nuestras practicas, nuestra
cotidianidad, nuestro mundo de vida como referente empirico pero también
epistémico. Esto en el intento de promover un proyecto de construccion de
conocimiento. De este modo, estariamos intentando nombrar lo no nom-
brado y dejando atrds las palabras discursivas del poder dominante, que
nombra mas alld de los sujetos historicos sociales nombrados.

5. SOBRE EL CONCEPTO DE AMBITO DE SENTIDO

Hugo Zemelman

Cuando Estela Quintar planted el problema de la interculturalidad como
concepto empled un término que seria importante retomar. Me refiero al de
“ambito de sentido”, al cual el lenguaje dominante de hoy, llamaria “realidad
objetiva”.



40 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Este es un concepto que cuestiona fuertemente la idea de objetividad
como externalidad del sujeto: “algo” que esta alli y que el sujeto de alguna
manera tiene que alcanzar a través del esfuerzo del conocimiento desde un
discurso muy vinculado al viejo problema de la verdad. Aqui el problema es
diferente: se trata de un concepto que surge en el momento en que el hom-
bre incorpora, en el siglo xix, el concepto de historia o historicidad y, mas
adelante, cuando en el siglo xx la fenomenologia aporta los conceptos de
conciencia y de sentido. De alguna manera, con estas resignificaciones, se
estaba cuestionando el concepto de objetividad; sin embargo, hoy en dia ya
casi no se emplea y se prefiere, por ejemplo, hablar de externalidad incluso
en el discurso filosofico.

El 4mbito de sentido es una forma mas compleja de hablar de lo real. Su
rasgo mas importante es que nos obliga a incorporar al sujeto. Esta carac-
teristica es muy importante porque rompe con el discurso de la objetividad
que, como ya vimos, estd muy vinculado al positivismo, al separar casi me-
canicamente la realidad objetiva del sujeto.

Todos somos sujetos socializados dentro de ciertos marcos de referencia
conceptuales, culturales, ideolégicos, historicos. Estos marcos de socializa-
cion nos llevan a nombrar el mundo de determinada manera; nombrar es un
ejercicio mas amplio que construir un concepto, pero a su vez, es la funcion
del concepto: “nombrar” de una manera sintética sucesos de la realidad
concreta, en el sentido de referirse a una articulacion de niveles desde uno
en particular.

&Y como construimos conceptos desde la practica y no solo dentro del
marco de los paradigmas macrotedricos? Construir conceptos, en el juego
de los marcos tedricos, de intercambio de informacion o de “refritos” de dis-
cursos disciplinares, es casi un trabajo de ingenieria que no nos lo resuelve
solo el darse cuenta y dar cuenta de la realidad construida colectivamente,
una realidad en permanente movimiento. Desde la teoria, sin la historia
de los sujetos concretos, se buscan definiciones que desde un criterio de
verdad digan como y qué voy a entender por recurso, equilibrio ecologi-
co, autosustentable, identidad, revolucion social o econémica de un grupo,
supervivencia y pobreza. La realidad nos esta exigiendo ser re-nombrada,
resignificada de manera permanente.



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 41

6. LOS CONCEPTOS DE COLOCACION Y DE RELACION

Estela Quintar

Quisiera recuperar en términos conceptuales algunas consideraciones de
Hugo Zemelman. Convoco, entonces, en este marco discursivo y ambito
de sentido, al concepto de colocacion. Un concepto muy propio de la pro-
puesta de la Epistemologia de la Conciencia Historica o, como también
solemos llamarle, del Presente Potencial.® Colocarnos ante la realidad para
poder construir desde ella es una exigencia epistémica.

En este ejercicio del Circulo de Reflexion, como dmbito de conversa-
ciones, cada uno de sus integrantes podria comenzar planteando —y plan-
teandonos— preguntas, cuestionamientos, inquietudes que surjan de este
esfuerzo de re-ver/nos en nuestro hacer y como lo estamos haciendo; de
igual manera, re-ver lo que hacemos en relacion con lo que deseamos ser
y hacer: es decir, tensionar/nos en nuestros propios espacios para abrirlos a
la posibilidad de transformacion, no sélo a nivel de nuestros discursos, sino
como ambitos de sentido subjetivo y colectivo.

Una pregunta que podria servirnos como dispositivo didactico, es decir,
como activador de nuestro proceso de ensenanza y aprendizaje, podria ser,
por ejemplo: scudles son los problemas reales y concretos que recuperan
los sentidos de los sujetos con los cuales configuramos estas relaciones si-
tuacionales en la practica profesional? Observar/nos como vamos a trabajar
con ese otro diferente, es fundamental. En nuestro caso no es cualquier otro
diferente, sino que estd presente como problematica indigena.

Por lo general, la escuela se convierte en un ambito de solapamiento de
sujetos, porque encubre detrds del curriculum —desde una légica civilizato-
ria y colonial— a otro supuesto sujeto de saber, otro que pasa a desempenar
un rol/objeto: el alumno. Si tengo que plantear necesidades, tendré que re-

8 Propuesta elaborada por Hugo Zemelman, véase Horizontes de la razon I y II, Anthropos,
Espana, 1992.



42 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

cuperar necesariamente al sujeto historico portador del rol de alumno que,
indudablemente, es mucho mas que un rol.

¢Como hago para saber cudles son las necesidades del otro? ;Desde
donde digo yo qué es una necesidad del otro? Esto lo planteo no para caer
en un relativismo absurdo, sino para intentar provocar una re-vision de
nuestras practicas a partir de ir reconociendo los paridmetros en los que
€stas se insertan.

En este marco de ideas me refiero ahora al concepto de relacion. En
este espacio conversacional surgio la idea de que la relacion estd mediada
por el poder; yo polemizaria con esta afirmacion. A mi modo de ver, en la
academia se comprende este concepto desde un sesgo sociologico casi me-
canico, que ha invadido al sistema educativo; como he dicho anteriormente,
la relacion humana es mucho mas compleja y el poder es una forma de
relacion que puede ser dominante, pero también puede hacer referencia a
lo posible, al poder hacer, a lo potencial y no s6lo al ser subordinado. Hay
muchas otras cuestiones en juego, por ejemplo, como ya he mencionado,
el lugar del conflicto; si entendemos que toda relacion estd mediada por el
conflicto, el poder como tal pasa a ocupar un lugar muy diferente, porque
exige estar en una relacion en movimiento, no estdtica, y mucho menos li-
neal. En este sentido, deberfamos detenernos mds en las complejidades de
lo que estamos diciendo cuando hablamos de relacion.

Esto incluye la idea de lo diferente: o diferente nos lleva a una relacion
de poder? Creo que es necesario, mas que discutirlo tedricamente, mirar en
accion el tema de la diferencia, no desde qué teoria vamos a definirlo y luego
operarlo, sino como lo vivimos y desde alli traer las diferentes teorias que
podamos usar para construir nuestro propio conocimiento histérico. Esta es
una exigencia epistémica basica para deconstruir parametros que determi-
nan nuestros discursos y que, en realidad, sostiene pricticas conservadoras.

Cuando me paro frente a mis alumnos o mi comunidad diciendo que el
otro es diferente, ;qué quiere decir que me paro frente a la comunidad, los
alumnos o la clase? Esto requiere de un re-ver, de lo contrario se convierte
en una idea, no en una practica que construye ideas. ;Como vivimos esa
practica de pararnos frente a una comunidad?, ;como vivimos la diferencia?,
¢como es nuestro discurso en relacion con la practica concreta?



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 43

Este modo mas complejo de ir abriendo el concepto de relacion, invita
a la reflexion sobre otro término que configura el espacio relacional: la cos-
movision. JPor qué emerge este concepto?, en el proceso de ensenanza
-aprendizaje, sjen qué se vincula con lo “diferente”?, ;como se expresaria la
cosmovision en la realidad concreta?, ;como incide en la relacion sujeto/suje-
to? Esto es, en gran medida, lo interesante de trabajar con ambitos de sentido:
el proceso de traer a la conciencia los hdbitos que adquirimos, los parame-
tros con los que construimos y naturalizamos el mundo y sus relaciones, sin
darnos cuenta, sin registrarlos. Es aqui donde adquiere preponderancia,
como exigencia epistémica y didactica, la problematizacion como proceso
de interpelacion, de reflexividad y tension existencial.

Regresando a la cuestion de la diferencia: cuando damos clases, ¢qué
es para nosotros la diferencia?, ;,como la vemos?, ;como se nos presenta?
Pregunto esto aludiendo a la constatacion empirica de que la preocupacion
permanente en los ambitos de formacion es el como “damos” el curriculum
y se cubren sin mediaciones posibles los tiempos programaticos, tiempos
que suelen reemplazar a los tiempos subjetivos.

Nuevamente apelo a la necesidad de problematizar, de cuestionar, de
preguntar/nos qué es para nosotros, desde nuestras practica, la diferencia;
en qué signos la ubicamos, donde esta, como nos vinculamos con lo dife-
rente en esa practica concreta y qué lugar ocupa la cosmovision del mundo
en esa relacion. ;Cudl es la cosmovision dominante en nuestro ambito de
trabajo?

Siguiendo a Lander, Quijano y Lao,” entre otros, me atreveria a decir
que en nuestros sistemas educativos la cosmovision dominante es la de la
colonialidad y las relaciones sociales de subordinacion. Esto es sintoma de
una sistemdtica mutilacion del pensamiento historico.

Cuando estamos ensenando, susamos criticamente el concepto de cos-
movision?, sesta presente?, ;por qué no? La presencia o no de este concepto
en las practicas didacticas incide, en gran medida, en el desarrollo de la
creatividad, de la imaginacion. sSobre qué cosas se desarrolla nuestro trabajo

9 Edgardo Lander (compilador), La colonialidad del saber, op. cit.



44 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

cotidiano? Y en el caso de la interculturalidad, ;por qué no asumir que que-
remos trabajar con el “otro”, con el indigena que tiene un mundo diferente.

Esto lo digo porque la educacion en la cultura, que es distinta a la
educacion civilizatoria, implica, como exigencia, la diferencia, que es una
condicion propia, constitutiva de la cultura. Si en el espacio de la educacion
en la cultura se busca la presencia del indigena —como sujeto con diferente
lengua y cosmovision del mundo— se deberian, por tanto, re-ver los pro-
gramas de estudio y las organizaciones institucionales para que consideren
esta diferencia. La cuestion es qué tanto pensamos a la educacion desde
y en la cultura. Esto implicaria trabajar con sujetos; no transmutarlos en
objetos: una educacion para el indigena, para el diferente; aqui se pone el
acento en la diferencia en si misma, haciendo invisible al sujeto portador de
la diferencia, con lo cual se corre el riesgo de tematizar la diferencia, cosi-
ficarla, volverla objeto. Estamos aqui ante una contradiccion que dio origen
al propio sistema educativo: educar ha sido civilizar.

Lo anterior trae a colacion otro tema sobre el que considero fundamen-
tal preguntarnos: la re-vuelta,' el retorno sobre si,'! es decir, la coherencia
entre lo que decimos que hacemos y lo que realmente hacemos.

El sujeto y su subjetividad, ses un problema en el ambito de la educa-
cion? Qué es lo que realmente nos preocupa cuando vamos a ensenar? Nos
preocupa, por ejemplo, ;,como opera el pensamiento del otro que se supone
que es diferente?, ;como opera el pensamiento de alguien que ha estado
bajo amenaza estatal o socioeconémica durante ocho o diez anos de su
vida? En los espacios relacionales, ;cudl es el eje del proceso entre sujetos
que siempre son diferentes? En el proceso de ensenanza-aprendizaje, ;como
se compromete la diferencia racial, politica ademas de la que trae la propia
cultura?, ;como opera el pensamiento en los ninos y las ninas de Chiapas o
Michoacian'? o de la Ciudad de México?, ;como opera el pensamiento de un

©Julia Kristeva, Sentido y sin sentido de la revuelta. Literatura y psicoandlisis, Eudeba,
1998.

"jean Claude Filloux, Intersubjetividad y formacion, Novedades Educativas, 1996, 12.
edicion.

12 Estados de la Reptblica Mexicana.



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 45

indigena que va siendo transmutado histéricamente? y ;como operan en la
escuela las representaciones parametrales en los maestros?

Es a partir de estas interrogantes que pregunto: ;cOmMo asumir y operar
la diferencia en el proceso de ensenanza-aprendizaje escolar y no escolar
concretos?, qué es lo que se construye en esa relacion? y como, si para
nosotros, colocados en la postura epistémica y didactica no parametral, el
conocimiento es una relacion.

La diferencia es una mediacion didactica que nos coloca ante la especi-
ficidad historica de nuestro trabajo de ensenar, que no es excluyente de la
teoria —como es excluyente, la mas de las veces, la realidad de la teorfa — sino
que la usa criticamente como dispositivo para recrear conocimiento subje-
tivo y colectivo, con sentido historico social.

La a-historizacion de los procesos de ensenanza, la anestesia y la alie-
nacion de la subjetividad —la mutilacion del deseo— son problemas de
todo el sistema educativo. Esto lo podemos ver con nuestros hijos y en
cualquiera de los niveles de ensenanza; pero se vuelve ain mas peligroso
cuando estamos trabajando con diferencias marcadas historica, social y
politicamente. Trabajar, por ejemplo, en el barrio de Tepito en el Distrito
Federal en México, una de las colonias mas violentas de la ciudad, sin
abordarlo desde el proceso de subjetividad y de relacion con el mundo,
es mutilar a los sujetos, quienes seguramente terminardn desertando de
cualquier proceso escolar disciplinario —de cuerpo y mente—. Si estamos
diciendo que el otro es diferente, debemos tener clara esa diferencia —no
prejuiciosamente o con parametros determinados por un cuerpo tedrico
disciplinar— y ver qué hacemos con esa diferencia real desde la relacion
como posibilidad de articulacion de proyectos: jcuiles son los proyectos
que podemos realizar con nuestros alumnos? ;Cudles son los sentidos y
significados que la relacion con el medio provoca en nosotros para poder
construir conocimiento?, cOmMo vamos a manejar esto en nuestra practica
profesional cotidiana?

Creo que estas cuestiones no son menores y habria que tenerlas pre-
sentes para trabajar conectados con nosotros mismos y nuestra realidad; de
lo contrario, nos perdemos en la reivindicacion o el existencialismo, lo que
es un problema comun en la educacion con poblaciones dificiles: a veces
concentramos la energia mas en la reivindicacion que en la construccion
de un proyecto educativo. Pero jcudles son las consecuencias de esto? A mi



46 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

entender, la confrontacion, el antagonismo, el vaciamiento del proyecto que
nos legitima para poder argumentar, para poder ganar espacio, pero sobre
todo, para generar luchas de sentido de largo plazo, porque es la lucha coti-
diana de los sujetos, la que hace la historia.

Es a partir de estas ideas que venimos trabajando que invito nueva-
mente a poner por delante el fenémeno social para desde ahi construir
conocimiento, en vez de hacerlo desde los discursos hechos, ideologizados
o tedricos que determinan formas de mirar y hacer en el mundo. En este
sentido, es sustantivo vivir lo cotidiano desde una tension existencial poten-
ciadora, desde un esfuerzo permanente de conciencia de nosotros mismos;
de lo contrario, vamos a caer en el romanticismo del didlogo. Si un nino
maneja codigos de supervivencia y existencia, jpor qué no utilizarlos para
ensenarle historia, geografia y todo lo demas? Se trata, de alguna forma,
de volver al fenémeno social, algo que la educacion tradicional hace muy
poco. Pero, sesto es responsabilidad solamente de quienes nos lo imponen
o también de quienes lo asumimos? Es en relacion con preguntas como
estas que hablamos de tension existencial, hablar de conciencia historica
y colocacion, como exigencias de razonamiento y emocionalidad que nos
permitan ubicarnos en un contexto real y asumir las dificultades de nivel
micro y macrosocial como medios de conocimiento.

Retomaria aqui una practica que por recurrente se vuelve sintomatica.
Es comin encontrar en los discursos del sistema educativo que cuando se
habla de un fenémeno, se habla desde afuera de €l. Sin embargo, quienes ha-
blan de este fendmeno son también parte de €l, en nuestro caso, los indige-
nas quienes estin dentro del mismo marco de significaciones hablan del
problema como fuera de él. Esta contradiccion de la doble pertenencia hace
que, en esta logica de la relacion mediada por el poder dominante, pase-
mos de colonizantes a colonizados permanentes, a pesar de estar luchando
por otro tipo de proyecto. Al no romper con la légica dominante estableci-
da comienzan a confundirse los sentidos, se pierde direccionalidad lo que
dificulta y hasta bloquea la claridad de un proyecto de justicia social, de
autonomia. Si por el contrario, la mediacion es el conflicto propio de toda
relacion humana, éste dialectiza formas de relacion posibles y se sale de
la relacion victima/victimario.



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 47

Renovemos entonces este proyecto desde la tension existencial propia:
(qué nos pasa cuando nos paramos frente a la comunidad?, ;,qué nos pasa
cuando vamos a dar clase y tenemos que pensar qué enseno hoy, a quién,
como, para qué?, scudl es el sentido de este ensefar?






SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD:
DESAFIOS DE CONOCIMIENTO

1. ALGUNAS CONSIDERACIONES PREVIAS

STE SEGUNDO cAPITULO gira alrededor de dos aspectos centrales. El primero

hace referencia a la presencia de los sujetos como portadores de la ex-
periencia de haber transitado un espacio de reflexion previo y la vivencia
que esa experiencia compartida pudo haber generado al regresar cada uno
de ellos a sus espacios laborales o bien a sus comunidades. Esta experien-
cia de reflexion con otros, sen qué “afectd” o no el estar en otros ambitos
de exigencia de accion? Y, segundo lugar ;qué nuevas problematizaciones
surgen, emergen y tensionan este nuevo re-encuentro de trabajo acerca de
repensar el concepto de interculturalidad y su proyeccion social en nuestras
realidades?

En este sentido, no sélo se continué el proceso reflexivo iniciado y de
reconocimiento y construccion de conocimiento en relacion con la cuestion
de la interculturalidad, sino que se amplié en una perspectiva mas compleja,
en términos de construccion de conocimiento: el de la sistematizacion.

Se abordan dos aspectos de este problema: a) el de la sistematizacion de
experiencias en la practica social y b) el de la metodologia de la investiga-
cion critica como posibilidad de identificar problemas sociales e ir mas alla
de un planteamiento hipotético deductivo.

Lo anterior trajo al debate pardmetros fuertemente polémicos y fuerte-
mente instituidos en el ambito de formacion —escolar y no escolar— como
lo es el de la relacion teoria practica, el lugar de la hipdtesis, la valoracion

49



50 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

congruente del sujeto, los fenémenos sociales y su diferencia con temas y/o
sintomas sociales, entre otros.

Por otra parte, se profundiza en la dindmica grupal y su significacion
en términos de construccion colectiva e intersubjetiva, con todo lo que ello
implica. Esta resolucion didactica —la de circulos de reflexion— en tanto
procesual y dialogica, entiende que cada encuentro es dispositivo para un
nuevo proceso de ensenanza y aprendizaje, y de redescubrimiento de los
otros a través de la produccion de conocimiento Esta modalidad responde
a dos condiciones. La primera, de orden epistémico, la otra de orden me-
todologico y didactico. Se asume que el conocimiento es una construccion
subjetiva e intersubjetiva que, como tal, deviene de la experiencia y es des-
de ésta que se recrea en niveles de complejidad creciente. Esto implica que
al repensar la experiencia con cada vez mas instrumentos metodologicos,
se van desarrollando formas de razonamiento con mayores niveles de abs-
traccion.!

Por ultimo, cabe comentar que en cuanto a la dinamica grupal en la que
se organizaron los circulos de reflexion que permitieron la elaboracion de
este texto, los participantes del seminario taller decidieron hacer una mo-
dificacion a la configuracion de los mismos. En una primera instancia —de
un dia de trabajo— se organizan respetando una cierta pertenencia étnica.
En los dias restantes se decidi6 trabajar en conjunto; esto, desde luego, pro-
pici6 un rico proceso de recolocacion de estos participantes en un espacio
simbolico y fisico propio que dio una cierta cohesion a ideas y tensiones
en relacion con las pricticas particulares frente al proceso de ensenanza y
aprendizaje vivido colectivamente.

! Lo que hace la conformacién y promocién de las formas superiores de pensamiento desde
una perspectiva constructiva y contextual dialéctica. Para abordar esta tematica en particular,
puede consultarse L.S. Vigotski, El desarrollo de los procesos psicologicos superiores, Grijal-
bo, 1979, asi como D. Anzieu; G. Haag Los continentes del Pensamiento, Ediciones de la Flor,
Argentina, 1998.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 51

El grupo de indigenas participantes del Encuentro comparten las re-
flexiones y conversaciones que se desarrollan a continuacion.?

2. NUESTRAS VOCES, NUESTRAS EXPECTATIVAS

Participante

En este Encuentro estibamos pensando en la importancia de que como
indigenas dijéramos qué es lo que visualizamos como perspectiva para los
grupos €tnicos, en este contexto en el que estamos inmersos; en fin, algunas
cuestiones que pudiéramos ver, y buscar la manera de articularlas en esta
concepcion de interculturalidad y la forma en que se estd asumiendo.

Seguimos con el mismo problema, no se visualiza la diferencia con cla-
ridad, no es privativo para nosotros los indigenas, esto es mucho mas salu-
dable que lo escuchen también los no indigenas. Habria que pensar en una
conceptualizacion de quién es indigena, ;qué es ser indigena?, ;por qué los
indigenas no siempre tenemos la posibilidad ni la oportunidad de expresar
lo que sentimos en eventos donde no estan solamente los indigenas?, ;por
qué el discurso de los mestizos siempre es el que se impone?

Los indigenas siempre nos queremos medir con los pardmetros con los
que se miden los mestizos. Nosotros no estamos yendo a fondo para reco-
nocernos como indigenas. ;Qué sabemos los indigenas como indigenas y no
como indigenas barnizados al estilo mestizo? Por qué, necesariamente, ellos
nos llevan la delantera por haber tenido mas oportunidades. Es cierto que en
cuestion de conciencia y compromiso somos sujetos historicos; pero podemos
verlo desde este otro dngulo, quiénes somos? Esto también lo han expresado
otros companeros, sobre todo los tojolabales: el indigena no nace, se hace.

% Los tojolabales forman parte de los grupos mayences. Se llaman a si mismos tojolwinik’otik,
“hombres legitimos o verdaderos”. Son conocidos por el nombre del idioma que hablan:
tojolabal, que viene de las raices tojol: “legitimo” y ab’al: “palabra”. Habitan en el estado
de Chiapas, principalmente en el municipio de Las Margaritas, aunque existen importantes
nucleos poblacionales en los de Altamirano, Comitin, Independencia y La Trinitaria.



52 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

¢Por qué?, porque hay indigenas que estan desgastados, que actiian en contra
de su mismo grupo, que estan practicando costumbres no indigenas. Ellos
pueden decir que son indigenas, pero en su practica estan reflejando algo
que contrarresta las luchas indigenas. ;Cual es en este momento la perspectiva
historica de los indigenas en México, en América Latina, en el mundo?

Hay companeros que son funcionarios de educacion indigena a nivel
estatal, y necesariamente su actuacion tiene que impregnar su conducta po-
litica; otros son luchadores sociales que estan participando en lo educativo,
pero que estan asumiendo también otras practicas, otras visiones. Posible-
mente, en algin momento haya discrepancias en cuanto a la practica, sin
embargo, en esencia, podemos coincidir, si es que visualizamos qué es el
ser indigena y hacia donde va la perspectiva indigena, o quiza, ya no existe
perspectiva indigena.

Participante

Los maestros de educacion indigena de Michoacan estamos con la idea de ir
consolidando lo que estamos manejando como conceptos, estamos en esa
etapa de transicion a la concrecion. Pero creemos necesario lograr también
un impacto para que la otra parte nos escuche, que sepa que existimos,
que a pesar de que ha habido tanto tiempo de rezago social con respecto
a este tema, este es el momento. Pensamos que la politica institucional esta
cambiando, pero el cambio no ha sido gratuito: esta sucediendo gracias a
que ha habido organizacion de comunidades, de profesores que han sido
pioneros de la educacion indigena —que es totalmente diferente a hablar
de educacion indigenista—. Tenemos que empezar a ver la educacion no
solamente como transmision de informacion, porque la educacion indigena
—1la Direccion de Educacion Indigena asi lo ha manejado y nosotros asi lo
entendemos— es una politica de valores. La expectativa que tengo en mo-
mentos como estos de encuentro productivo es escuchar las experiencias
de muchos de nosotros para llevarlas y compartirlas con los companeros;
porque no se trata nada mas de oir y manejar conceptos. Ademas es ne-
cesario encontrar la forma de contribuir a lo que se persigue de manera
fundamental, por ejemplo, el rescate o la conservacion de nuestra lengua,
costumbres, tradiciones. Todo esto sumado al hecho de que es vital conocer



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 53

lo que sucede en el contexto nacional o incluso mundial, porque los indi-
genas ya no queremos vivir rezagados o ubicados en otro lugar: queremos
la integracion, lo que implica que se respeten nuestros valores, costumbres,
tradiciones. En ese sentido, creo que hay coincidencia a nivel nacional, y de
manera mas concreta en Michoacdn con los purépechas, los nahuas de la
Costa, los mazahuas y los otomies de la region de Ziticuaro.?

Participante
Yo también dirfa que me escuchen los no indigenas para que se den cuenta
de lo que pienso, de lo que siento.

Los huicholes estamos preocupados por lo que sucede en mi region en
cuanto a la interculturalidad; mas atn ahora; por eso se construyo nuestra
escuela secundaria Wixarika, queremos promover en nuestros jovenes la in-
terculturalidad. En este cambio de gobierno nos sentimos presionados porque
la escuela secundaria Tatutsi Maxakwaxi* que tenemos, en dos ocasiones, se
ha intentado oficializarla. El gobierno sabe que es una escuela incorporada,
trabajamos puros wixarikas,” sabe lo que hacemos; alli estamos preparando
para conservar nuestra cultura, para fortalecerla, nos queremos integrar, edu-
car, pero conservando nuestra cultura, que nos respeten. Con los cambios
en educacion sentimos mas presion: hubo una asamblea en la comunidad de
San Miguel Huixtita donde los inspectores nos explicaron que los maestros
ya tenemos menos oportunidad de participar desde nuestra cultura, desde lo
nuestro porque hay exigencias normativas que tenemos que cumplir, enton-
ces: ;qué es interculturalidad?, ;como se consideran las diferencias?

Participante
Vengo de Guerrero,® y estoy vinculado a un departamento de Educacion
del Estado. Es interesante el trabajo que se ha estado desarrollando en ese

3 Grupos indigenas del estado de Michoacin, México.

4 Centro Educativo Huichol.

> Pueblos indigenas en México, Los wixarikas o huicholes viven en la Sierra Madre
Occidental de México, principalmente en los estados de Nayarit y Jalisco.

¢ Estado de la Republica Mexicana ubicado en las costas del Pacifico.



54 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

espacio, aun aterrizan en pocas ocasiones con los docentes, sin embargo, es
un trabajo que permite ir acumulando nuevas experiencias con respecto a
la educacion intercultural.

Me interesa que dialoguemos en esta forma como lo estamos haciendo,
porque es conveniente ponernos de acuerdo en algunos conceptos que, tal
vez, los concebimos de manera diferente; esto nos puede ocasionar algu-
nas disyuntivas en nuestros espacios de accion, de trabajo. ;Qué es lo que
queremos?

Desde el punto de vista indigena si utilizamos el término “incorporar”
habria que preguntarnos: spara qué nos incorporamos?, ja quién y por qué?
Porque incorporarnos significa precisamente que estamos desechando, ob-
viando, haciendo a un lado nuestros propios valores.

Tampoco estariamos de acuerdo con la idea de que lo que queremos es
que nos respeten, no. ;Qué hay mas alla del respeto?

Uno de los puntos generales que me intereso fue este dialogo interno,
para que cuando estemos con nuestras comunidades utilicemos algunos
conceptos mas definidos. Quiza algunos de nosotros ya no valoramos nues-
tra cultura ni nuestros valores, aprovechamos los valores de la otra cultura,
sestamos realmente en una integracion?, yo creo que es cierto que no pode-
mos unificar el discurso, pero si podemos utilizar varios discursos que son
parte de la vida social.

El producto del trabajo de la primera sesion provocd cambios —no al
cien por ciento—, quiza personalmente me causé problemas con los com-
paneros del equipo el utilizar los conceptos que aqui trabajamos, hubo fuga
de ideas, no habia comprension y teniamos que dialogar, pero creo que este
es el propdsito del seminario: problematizar para construir conocimiento.

Participante
Trabajo en el Ministerio de Educacion Extraescolar de Guatemala, basi-
camente cubrimos la educacion indigena y mestiza, pero mas que nada
la educacion extraescolar. Atendemos a una parte importante de la pobla-
cion.

Nosotros como indigenas debemos identificarnos ante los demas en
cuanto a quiénes somos, cudl es nuestra responsabilidad y qué queremos,



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 55

para lograr que nos respeten y asi no digamos ya que los indigenas so-
mos menores que ellos. Se han realizado distintos esfuerzos. Desde 1982
se cred la educacion bilinglie para ninos escolarizados, en 1992 se cre6
la alfabetizacion bilinglie y en 2000 la educacion extraescolar comenzo a
sensibilizar y divulgar la importancia de la multiculturalidad e intercultu-
ralidad del pais; estas acciones nos permiten, como indigenas, poder dar
a conocer a los demas que nosotros si ubicamos el espacio y tenemos la
inteligencia de actuar para obtener la reconstruccion de nuestra actuacion
como pueblo.

Tenemos un espacio en donde el actual gobierno nos permite, de
alguna manera, movernos en su politica de actuacion en la equidad, la
interculturalidad, la sostenibilidad, la democracia y la modernizacion. Se
esta tratando de ver de qué manera podemos aprovechar estas ideas, pues
en anteriores ocasiones no se nos habia tomado en cuenta —siempre he-
mos sido excluidos del sistema de desarrollo social—. Sin embargo, hoy no
tenemos la suficiente fuerza como para poder intervenir y aprovecharla. Los
indigenas debemos estar conscientes de que nuestra obligacion es entender
y reconstruir para la nueva generacion, lo cual se perdié anteriormente
cuando nos quitaron el valor, el poder como personas —hace 500 anos—.
No nos lo quitaron en su totalidad, pero si nos afecté en nuestro desarro-
llo: nuestros antepasados fueron asustados en cuanto a la practica de sus
sabidurias. Lo que ahora queremos es ganar el espacio necesario y apren-
der a aprovecharlo mejor para el beneficio del pais, y que este espacio nos
permita facilitar la formacion intelectual para el futuro, y lograr una naciéon
integral, es decir, en la que no haya discriminacion —tampoco decir que
el mestizo es menos—. Deberfamos construir una estructura de igualdad
de oportunidades vy, para lograr esto hay que mantener la identidad como
pueblo. Nosotros tenemos muchos conocimientos practicos, especialmente
la cultura maya.

Me siento contento de estar aqui compartiendo esta experiencia, porque
pareciera que estamos solos cuando nos encontramos en nuestro pueblo;
pero con esta socializacion, con este compartir de experiencias, nos senti-
mos animados a elevar nuestras ideas sobre qué queremos hacer, como lo
vamos a hacer y quiénes van a intervenir.



56 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

A partir del ano 2000 hay un espacio en la politica del gobierno actual
que explicita la interculturalidad. Es en este sentido que debemos poner
atencion, practicar, ver de qué manera desarrollar esta interculturalidad.
Anteriormente no era asi, los indigenas podiamos presentarnos con un pro-
grama de educacion bilingtie intercultural y no tenfamos apoyo, ni espacio,
ahora deberiamos aprovechar mejor este espacio para formar a las futuras
generaciones, porque si somos excluidos. Es como si fuéramos un pais que
estd conformado solo por mestizos: porque el sistema educativo se basa
solo en el castellano, como por ejemplo, el tratamiento legal de la poblacion
indigena. No hay conciencia de que cada pueblo, cada comunidad tiene otro
idioma diferente. La palabra interculturalidad nos indica que puede abrirse
un espacio de reconocimiento y que debemos ver de qué manera aprove-
charlo para formar a nuestros hermanos, para que si cambia el gobierno
actual en cuanto a que ya no va a pensar en nada de interculturalidad, es-
taremos ya formados para poder tener voz, para decir que somos indigenas,
con una cultura diferente a la occidental, y por lo tanto, como tales que-
remos participar. Porque una de las cosas que nos afecta a los indigenas
es la falta de participacion: tenemos miedo de hacerlo y nos preocupamos
de no hacerlo para no cometer errores. Esa es la concepcion que los ma-
yas venimos practicando, porque desde un principio nos asustaron dicién-
donos que no valemos nada y siempre esperamos la participacion del
mestizo. Seria importante, politicamente hablando, aprovechar el espacio
para formarnos y concientizar a la poblacion de que somos un pueblo con
valor y una cultura con mas potencia, y asi participar en cualquier ambito
social en nuestro pais.

Participante

Trabajo en una asociacion de estudios de desarrollo rural en el estado de
Puebla en México. Me dedico a trabajar con un grupo de mujeres apoyando
proyectos de mejoramiento de la calidad de vida.

Al regresar a mi comunidad, luego del seminario anterior, me pregunté
como estaba funcionando con ellas dentro del grupo, siendo yo indigena. Al
platicar con las mujeres, emergieron muchas cuestiones y otra vez surgieron
mas preguntas. Por ejemplo, les pregunté como se sentian siendo indigenas



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 57

e intercambiando experiencias con los maestros mestizos que las capacitan.
Respondieron que “ellos cambian las cosas” por ejemplo, la lengua, —y esto
es para que no sean discriminadas— o la forma de vestir. Y no es que se
apenen de ser indigenas, pero si se sienten discriminadas. Ellas preguntaron
como podian hacer, siendo indigenas, para que respeten su cultura sin que
nos digan que somos menos.

En la asociacion tuvimos otro taller sobre interculturalidad con los com-
paneros que trabajamos ahi como alumnos, y se ve mucho la diferencia.
Ellos tienen otra idea porque su familia les dice que tienen que estudiar y
que no deben hablar ya sus lenguas porque van a ser discriminados.

Participante

Soy mestizo, y comparto varias cosas con ustedes: por ejemplo, la idea de
que lo que se requiere es incorporar la vision étnica, pero a la cultura de la
sociedad mestiza y a la del Estado; porque ustedes tienen resuelto el proble-
ma de su identidad, los que tenemos problema somos los que estamos del
otro lado. Me ha tocado ver en Guerrero que es muy dificil que los propios
indigenas se sienten a la mesa y puedan ver las diferencias que existen en-
tre ellos, para construir desde esas diferencias proyectos propios. Esto lo he
visto en el ambito educativo, no sé qué ocurra con las demas sociedades in-
digenas. Creo que si era necesario este espacio, porque también se trata de
reconocer los espacios y asumirlos como propios. He trabajado casi 24 anos
con profesores indigenas del nivel basico hasta el superior y me ha tocado
ver que, a veces, es mas dificil que los indigenas se pongan de acuerdo en-
tre ellos mismos que los mestizos —es la experiencia que vivi ahi, no digo
que asi sea en general—.

Por otra parte, hay un eje que nos unifica: dicen que hay dos formas de
crear conciencia politica, una es por el hambre y otra es por la educacion.
Creo que todo proyecto educativo es un proyecto politico, que la intercul-
turalidad esta atravesada por la politica, la ciencia, la educacion y también
por la religion; son dambitos desde los cuales se puede trabajar la pedagogia
de la diferencia.



58 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Participante

Creo que es importante recuperar lo que expresa el companero. Venimos
de un sistema educativo tradicional, estamos condicionados por la vision y
la politica de un estado monolingtie, monoétnico; nuestros referentes enton-
ces son esos. Segun la informacion y la formacion que hemos tenido nos
expresamos o tratamos de reflejar, y en la medida en que tenemos mayor
ilustracion y escolaridad queremos exhibir esa parte que hemos recogido
de la cultura occidental. Esto no es malo, porque en todo caso es un arma
para tratar de medirnos ante cualquier ser humano de que somos capa-
ces de entender y hacer las cosas igual que cualquiera, pero esta practica
no debe conllevar el deterioro de la identidad, de la autenticidad de ese ser
indigena.

Por lo general, las politicas llevadas a cabo en el medio indigena no han
hecho otra cosa mas que implantar la ideologia del Estado. El indigenismo
jamas se preocupo por dignificar, desarrollar, difundir y compartir para todos
los mexicanos lo indigena; el indigenismo traté de incorporar, de asimilar.

¢Donde queda lo indigena? Los indigenas, no alcanzamos a entender lo
propio, cada quien lo asume segun como lo ha entendido; pero tal vez no
como lo practica y el aterrizaje es precisamente en la practica, pues es ahi
donde se cristaliza lo que estamos pensando, lo que nos convence. La con-
ciencia se adquiere en situaciones vitales como el hambre, pero también por
convicciones en cuestion de solidaridad hacia una lucha que nos convenza,
que nos permita compartir una meta, un objetivo concreto. En ese sentido,
el indigenismo cay6 por su propio peso, pero lo ha evidenciado mas el
movimiento zapatista de 1994. Antes, en México y en otros contextos, no se
pensaba en los indigenas o se pensaba en ellos en términos paternalistas,
asistencialistas, despectivos y peyorativos. Es hasta que surge el movimien-
to de dignificacion y lucha social y politica, que todo el mundo empieza a
revisarse a si mismo y a descubrir que lo indigena es valioso, que no puede
ser excluido en el desarrollo del pais.

Los mexicanos todavia no alcanzamos a entender, y no me refiero sélo
a los indigenas, puesto que este asunto es de todos los mexicanos. Los in-
digenas tenemos que ser mas conscientes de esto, defender lo propio, no
a partir de los libros ni de los discursos, sino de nuestras raices profundas;



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 59

pero, ¢cudles son esas raices profundas?, ;cudles son esos usos y costum-
bres cuando la cultura es dinamica? Quisiera recordarles lo que dijo la co-
mandante Esther cuando hablé sobre los usos y costumbres: dijo “nada es
estatico, no se trata de que si por anos se hace lo mismo, esas practicas se
vuelvan costumbres, ya sean propias o impuestas”. A la mujer indigena, por
ejemplo, se le ha tenido marginada, oprimida y eso no quiere decir que esto
se tenga que aceptar solo porque se identifica como una practica indigena.
Todo esto se tiene que analizar, revisar, para modificarlo. Lo importante es
que en este momento estamos viviendo otra etapa historica, en que la figura
de los derechos humanos es un elemento central en esta vision; no los dere-
chos humanos al estilo del liberalismo, sino los derechos colectivos: no me
refiero al derecho individual, sino a los derechos humanos colectivos. Esto
es lo que todavia no ha cuajado, no solamente en México, sino también a
nivel mundial. Tenemos que ir aprovechando la informacion que podamos
agenciarnos para interpretar mejor nuestra propia identidad, nuestras prac-
ticas, nuestro propio ser de indigenas.

Es un aprendizaje constante que no solamente estd en los libros, en los
maestros, en el sentido tradicional, sino en los mayores, en las personas
que viven en la comunidad. Muchos de nosotros ya no somos tan repre-
sentantes de nuestra comunidad porque salimos hace mucho tiempo; nos
hemos dedicado a estudiar, a investigar y a escribir sobre lo que dicen de
nosotros los libros, somos una especie de repetidores. De todo eso tene-
mos que despojarnos para tratar de aproximarnos a lo auténtico como indi-
genas, como seres humanos con caracteristicas especificas definidas. Esto
es lo que creo que nos cuesta trabajo, porque generalmente muchos de
los indigenas adoptamos la practica de los mestizos y por ahi nos vamos.
Llevamos en los pies todo lo que encontramos de lo indigena y no es eso
lo que queremos.

En un curso que imparti, pregunté a los participantes sobre qué sabemos
los indigenas de lo indigena: tardamos mucho para ir ubicindonos como
indigenas porque, en primer lugar, habia que hablar en nahuatl; algunos
empezaron a decir “segin tal autor...”, inol, les dije; olvidemos que tenemos un
titulo, un posgrado, —eso de alguna manera esta bien porque nos sirve de
elemento de negociacion con los otros—, pero ahora ubiquémonos como



60 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

indigenas: ;tenemos libros, escritos, que nos puedan apoyar?, porque lo que
ustedes estan diciendo lo dicen los libros de antropologia, de sociologia,
etc., pero como indigenas ;qué sabemos?, ;qué queremos decir?

Comenzaron a reconocer que sabemos musica, danza, herbolaria, cues-
tiones terapéuticas y alimenticias, etc., y de toda la relacion que hicimos
llegamos como a cuarenta cosas muy importantes que se pudieron haber
derivado en toda una tesis profesional. Esto nos da la idea de que tenemos
que aterrizar, mirarnos, para que a partir de ahi veamos cuanto de indigena
llevamos todavia. Tal vez nos queda de indigena el simple discurso, y claro
que convencemos a cualquier mestizo, porque ellos son habiles en el dis-
curso, o a otros indigenas que también estan en la misma linea y aplauden:
“qué bonito habla fulano de tal, vamos a postularlo para que ocupe un car-
go dentro de la estructura”, pero ;donde queda lo indigena?

Participante
Pienso que los criterios que maneja el eGr’ para ubicar quiénes somos
indigenas y quiénes no, los tendriamos que construir nosotros de acuerdo
con como vivimos, como nos relacionamos, como nos identificamos. No tiene
tanta importancia como nos vestimos o cOmMo aparentamos ser, sino mas
bien lo interno. Eso es lo que nos identifica como indigenas y no indigenas;
por ejemplo, la cuestion de la tenencia comunal de la tierra, la organizacion
interna que se da en las comunidades en cuanto al derecho de uso de la
tierra, etc. Hay muchas comunidades en donde ya no se habla el idioma au-
toctono, ya no se usa el traje regional y han sido devastadas; sin embargo, se
siguen identificando como comunidades indigenas, ;por qué? No sé si habria
que profundizar en esta cuestion para demostrarles a los no indigenas que
efectivamente somos indigenas, o mas bien demostrarnos y reconocernos a
nosotros mismos que realmente lo somos y estamos en esa lucha intermina-
ble por el respeto y la reivindicacion de los derechos como pueblo.

Hay muchas cosas que nos unen y nos separan, sobre todo los medios
de comunicacion que nos van acarreando cuestiones culturales de otros

7 Instituto Nacional de Estadistica, Geografia e Informatica de México.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 61

espacios, de otros niveles y, queramos o no, estin también incursionando
dentro de nuestra sociedad.

Lo indigena esta presente desde hace mas de 509 afos. La invasion eu-
ropea no pudo terminar con nosotros: cortaron nuestras ramas, frutos, ho-
jas, tallos, pero las raices no. La prueba es que estamos aqui, no nos queda
mas que unir los esfuerzos en esta conquista por convertirnos en un pueblo
auténomo, libre, que decida su propio rumbo de vida.

Participante

Indudablemente, estamos en un proceso de apropiacion de conceptos
—como la cuestion intercultural— y creo que todavia nos falta repensar/
nos mas, por eso tampoco podria decir que hay que rechazar lo tedrico o
a los tedricos, mas bien dirfa que tenemos que valernos de las teorias, ex-
periencias e investigaciones para ubicarlos en nuestro contexto. ;Qué de lo
tedrico?, squé me estan diciendo los libros, las fuentes, las investigaciones,
las personas?, ses viable o aplicable en mi comunidad o contexto en el que
me estoy desarrollando?

Tenemos que aprovechar estos espacios de reflexion. Entendemos que
es saludable que hablemos como indigenas, pero hacemos hincapié€, con
mucho énfasis, en que nos escuche el otro; spor qué? porque entendemos
que es la otra parte la que tiene que reconocer que existimos. Pero no al-
canza con decir “aqui estamos”; tenemos que seguir haciendo, en nuestro
campo, algo por nuestras comunidades. Por ejemplo, en el enfoque que da
la Direccion General de Educacion Indigena (bcD a la cuestion intercultural,
se dice que mas que un problema de instruccion, es de valores. ;Cuales son
los valores mas importantes de los indigenas? Por ejemplo, /os de respeto
a nuestras organizaciones, de que la gente con experiencia es la que nos
guia en las comunidades, es decir, a nuestras costumbres, a nuestras organi-
zaciones tradicionales? Ese es el respeto que pedimos vy, esto, tiene que ver
también con lo politico y lo econdmico, ademas de lo cultural. Es algo que
de alguna manera se expresa en todos los niveles de la realidad.

Tampoco iremos a los extremos en usos y costumbres: por supuesto,
hay aspectos que tenemos que ir mejorando. No queremos mantener tra-
diciones que nos afectan, como el alcoholismo que no es solo entre los indi-



62 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

genas un problema sino también a nivel nacional. Esa costumbre esta muy
arraigada en nuestras comunidades y no queremos seguir sosteniéndola.

Reconozco que nos falta saber mds sobre interculturalidad, habria que
pedirles a las instituciones y a las organizaciones que generen mas espacios
de pensamiento, de reflexion acerca de esta cuestion. Qué bueno que la
pal ha cambiado su vision,® su politica educativa: ahora se pretende que
nosotros, con todas las deficiencias que tengamos o lo poco o mucho que se-
pamos, vayamos construyendo ese nuevo modelo, sin imposicion.

Este es un momento determinante para todos los profesores que tene-
mos la responsabilidad de sistematizar los procesos educativos en la educa-
cion formal; decimos que no es lo tUnico, sabemos que la sociedad misma
ensena mucho mas. En este espacio educativo, nosotros, los de educacion
indigena, tenemos que hacer algo y aprovechar la coyuntura politica. Si no
lo hacemos, creo que las mismas comunidades nos van a cuestionar. Tene-
mos que asumir la responsabilidad de ir a las acciones, porque el discurso
se oye bien, pero lo mas dificil es la practica.

Participante
En cuanto a los elementos de la cultura, debemos tomarlos en cuenta para
poder dar mayor realce a la importancia de cada comunidad, porque te-
nemos que valorar desde las raices como esta conformada la comunidad,
y, esto seria posible solamente a través de la participacion de los ancianos.
Hay que buscar a los lideres comunitarios para que participen también en
el proceso educativo, porque si la formulacion de un disefio se piensa desde
un escritorio en solitario, lo mas probable es que no llevaria un contenido
que responda a las necesidades y caracteristicas de la poblacion. Aunque se
requiere un gran esfuerzo, no es imposible. Es necesario tomar en cuenta
los elementos culturales con los que esta conformada la poblacion para que
desde ahi nazca —o renazca— el valor que va a tener cada ser humano.
Esto lo digo porque hemos tenido ya experiencias en este campo: los
especialistas disenan proyectos de educacion bilinglie, pero la poblacion no

8 Sexenio del presidente Vicente Fox Quezada, 2000-2006.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 63

los acepta porque tomaron en cuenta elementos que no estan reconocidos
en la comunidad. La tarea es investigar, descubrir quiénes son, cudles son
los elementos importantes que forman la comunidad desde el punto de vista
de los ancianos. Asi, podriamos facilitar y elevar la lealtad de la poblacion,
el pensamiento de que ellos estaran coincidiendo en los contenidos y obje-
tivos. Nosotros tenemos una gran tarea como educadores, una gran respon-
sabilidad; es el momento trascendental de ponernos de acuerdo y descubrir
de qué manera podemos atender mejor a la poblacion, de acuerdo con sus
caracteristicas, en su contexto cultural y comunitario.

Participante

Recuerdo que en el pueblo al que pertenezco, ubicado en el municipio de
Mexquitic’ cuando yo estaba chico, mi papa me llevo con €l a vender gana-
do a la gente del lugar; ellos pensaron que tenfamos mucho dinero. Plati-
cando con un viejito mestizo, me dijo que nosotros, los indigenas, siempre
seremos indigenas, aunque tengamos mucho dinero o los mejores estudios,
aunque dejemos la lengua, el vestido, etc., dijo: “Nunca te vas a igualar a
nosotros.”

Sin embargo, a mi me ensenaron que no nos toca a nosotros maltratar
a los no indigenas, asi como ellos lo hicieron con nosotros; luego, después
de alguin tiempo, a esa gente de la que estoy hablando, cuando llegaban
a mi casa, mis papas les daban alojamiento. Me di cuenta de que el trato
hacia nosotros no era igual. Tenia razon el viejito: a nosotros nos mandaron
a dormir en donde habia montones de tazoles para los animales o a veces
nada mas afuera del corral.

Los profesores somos culpables también de toda esta situacion. Por
ejemplo, en las comunidades indigenas estamos esclavizados al alcoholis-
mo; en mi pueblo, San Miguel Huixtita, tengo muchos afios luchando contra
el alcoholismo y lo que me duele es que los mismos companeros —pro-
fesores, enfermeros— son los que llevan el problema porque tienen tien-
das y venden cerveza, tequila; no les importa venderles a los menores de

? El municipio se encuentra localizado en la zona centro del estado de San Luis Potosi en
México, al oeste del estado de Zacatecas.



64 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

edad, aunque esté prohibido ante la ley. A veces nosotros decimos que hay
que pensar, hacer y caminar como mestizo; yo digo que también estamos
aprendiendo cosas negativas. Los profesionistas somos los que tenemos que
mejorar, porque si bien es cierto que aunque nos pintemos, N0s PoNgamos
la etiqueta que nos pongamos, lo indigena nunca nos lo vamos a quitar.
Debemos estar preparados y conscientes para poder diferenciar y aprender
lo bueno de la cultura no indigena.

Participante

Por qué pedimos que nos respeten los no indigenas? Desde el enfoque
que pretendemos darle a la educacion en este aspecto, estamos intentando
lograr mas bien cambios tanto en la conducta de ellos como en la nuestra.
Pedimos que ellos nos respeten, pero también sabemos que nosotros de-
bemos aprender a respetar su cultura; esto permitird que avancemos en un
ambiente de respeto mutuo entre los diferentes grupos sociales, lo que creo
persigue la interculturalidad. Por eso el enfoque intercultural a la educacion
deberia de ser comun a todo el Sistema Educativo Nacional, no solamente
para la educacion indigena. Con esto se superaria lo que dice el compa-
fiero, porque es cierto que esta discriminacion se da precisamente debido
al comportamiento de la gente mestiza. No hemos logrado sensibilizarlos,
convencerlos de que todos somos iguales: con una cultura diferente; pero
que, finalmente, todos, en nuestro caso, somos mexicanos y que el respeto
reciproco nos llevaria a una convivencia pacifica.

Participante

Es cierto que concebimos la educacion intercultural como la mejor manera
de lograr esa capacidad de vivir y convivir con todos, asi como para poder
asumir también las mismas funciones que desarrollan los mestizos. Esas
acciones nos van a permitir llegar a este nuevo enfoque propuesto. Es cierto
que lo intercultural, como educacion, no es exclusivo de las comunidades
indigenas. Sin embargo, al menos en México, la educacion intercultural es
so6lo para los pueblos indigenas y no esta incluida la otra poblacion; aqui
si es conveniente la propuesta de un proyecto educativo intercultural para
todo el pais, porque entiendo que en lo intercultural hay también gente no



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 65

indigena que trabaja en comunidades indigenas. A nivel macro tenemos en
México personas extranjeras, que hablan su propio idioma y tienen que ser
atendidos. No es posible continuar con esa concepcion especifica de la edu-
cacion, esto tiene que cambiar si realmente se desea una educacion para la
convivencia y el respeto a las diferentes identidades.

Participante
Desde las reflexiones coincidimos que en el impacto de la conquista se
enfrentan dos proyectos, dos visiones del mundo: un proyecto de los con-
quistadores, hegemonico, avasallador, que traté de acabar con todo lo que
se ponia de obstiaculo para lograr sus propositos y el de los conquistados
que han venido manejando implicitamente su propio proyecto. Por eso
es que estamos sobreviviendo. En esta confrontacion de los dos proyectos,
los indigenas hemos ocupado diferentes roles, en donde algunas veces nos
han utilizado o hemos sido siempre instrumentos para el propio sistema,
para el proyecto hegemoénico. No somos tan conscientes de este rol, en la
década de 1970, algunos companeros de mi generacion empezamos a analizar
este escenario, esta situacion; veiamos algunas alternativas: creamos algunas
organizaciones que pretendian ser independientes, pero el Estado esta siem-
pre al acecho de ver qué puede obstaculizar. Estas organizaciones tuvieron
una vida corta, pues mds adelante los companeros que mds participaban en
ellas fueron coptados por el mismo Estado o los partidos politicos; es muy
tentador para un lider mejorar €l, su familia y su grupo social. Vimos que
estas luchas politicas, cuando no tienen una verdadera autonomia, una fuerza
propia y recursos propios, siempre salimos perdiendo en las negociaciones.
A finales de la misma década de 1970, justamente, lo que se venia propo-
niendo a nivel politico se tradujo en propuestas mas académicas. Pensamos
que tal vez las nuevas generaciones de indigenas podrian tener una forma-
cion mas solida desde el punto de vista académico, de tal manera que ellos
podrian contribuir a potenciar a sus pueblos. Hubo la primera generacion
de etnolingliistas de 53 companeros que terminaron sus estudios. Después
egreso la segunda generacion, a principios de 1980. Paralelamente algunos
de ellos estudiaron en El Liceo, que luego fue el sis, se recibieron como uni-
versitarios, licenciados en Ciencias Sociales. Posteriormente en la Universidad



66 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Pedagogica Nacional se formaron licenciados y algunos posgraduados con la
misma expectativa de que tal vez politicamente podriamos ocupar espacios.

Sin embargo, esta expectativa de que formados a nivel universitario
podriamos hacer algo como unidad, de tener una mayor presencia frente al
Estado, a la estructura, hizo darnos cuenta de que estamos cada vez mas
diluidos. Podriamos preguntarnos: spara qué y a quién le sirve este esfuerzo
de formacion?

Indudablemente a nivel individual el licenciado, el posgraduado, tiene
tal vez mejores percepciones econdmicas y sociales, pero a mi modo de ver
estd mucho mds enajenado, porque realmente no nos forman como sujetos
para participar colectivamente con nuestros pueblos, sino mas bien nos for-
man para que ayudemos al Estado para que sirvamos de cuna; como dice
el dicho “para que la cuna apriete debe ser del mismo palo”. Entonces, a
mayor ilustracion de las nuevas generaciones indias, mayores posibilidades
de implantacion de los propositos del Estado. Esto me molesta y es mi pro-
blema, porque he sido una especie de actor participe en todo este proceso,
he hecho todo el esfuerzo por tratar de defender mis convicciones, mi linea
de pensamiento, mi practica, pero uno solo no puede componer el mundo,
lo que me queda de satisfaccion es que he tratado de ser congruente con lo
que pienso y hago.

¢Qué propongo?: trabajar una propuesta de un proyecto educativo pro-
pio, que potencie y dignifique a las comunidades, a los pueblos y grupos
étnicos, de tal manera que realmente se pueda incidir en las decisiones. Esto
es muy dificil si no se tiene la fuerza, la participacion y el trabajo de todos.
Porque en primer término tenemos que analizar nuestra propia conciencia y
practica como profesionistas indigenas; porque a veces somos el verdadero
obstaculo, somos como un sector intermediario, no para potenciar a sujetos
individuales y colectivos que son nuestros congéneres, sino para ver como
nos incrustamos en el sistema y ayudar consciente e inconscientemente al
mismo. En este sentido, lo que primero tendriamos que ver cudl es nuestro
papel, si realmente es historico como sujetos indigenas o sélo cumplimos
con un papel mediatizador.

Si he de trabajar con la gente y mis companeros, debo estar alerta de
si estoy condicionando las conciencias o potenciando posibilidades para el



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 67

dar o darse cuenta de la realidad, pero eso solo es posible si trabajamos en

el mismo sentido, es decir, si hay una horizontalidad en la construccion co-

lectiva de ese proyecto educativo. Siento que este es el reto. ;(COmo va a ser

esa propuesta?, una propuesta de conjunto que aglutine a los sujetos capaces

de construir proyectos comunes.

Participante

Como sintesis de este grupo de trabajo quisiera plantear lo siguiente:

La exigencia de que nos escuchen. Esta es una problemadtica indigena
porque hay una gran ignorancia por parte de la sociedad mestiza de
esta poblacion y su realidad.

El reconocimiento de los derechos de los pueblos indios pasa por el
territorio y la educacion.

Entre los indigenas hay muchas cosas que nos unen y otras que nos
hacen diferentes, ;como construir la interculturalidad en la diversidad?
Es necesario definir al indigena en el contexto actual, es decir, qué
significa ahora ser indigena.

La educacion intercultural no debe ser solo para los indigenas, sino
para todos y en todas las modalidades educativas.

Los indigenas no podemos seguir discutiendo nuestros problemas
desde los mismos enfoques que los mestizos.

Los indigenas tenemos que encontrar la manera de reflexionar sobre
nosotros mismos que, al mismo tiempo que nos permita preservar lo
propio, no nos lleve a autoaislamientos o fundamentalismos.

Los indigenas necesitamos encontrar el equilibrio entre la defensa de
lo propio y la bisqueda de espacios para ser escuchados.

La reivindicacion de las tradiciones y costumbres no es una posicion
conservadora, porque se hace desde una exigencia de cambio: se
trata de que se nos reconozcan, justamente, para re-significarlas.
Los indigenas no podemos ser excluidos del desarrollo del pais.

La defensa del indigena tiene que partir de las raices mas profundas
que le dan identidad.

Los indigenas tenemos que plantearnos una cuestion central: ;qué
tanto sabemos de nosotros mismos?



68 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO
2.1. A modo de reflexion. Estela Quintar

Podriamos retomar para repensar/nos la pregunta: ;donde estan las difi-
cultades? Pareciera que estos comentarios son portadores de un problema
central: “el conocimiento”.

El deseo de saber —de si y de los otros— es la fuerza de la basqueda, de
la indagacion y la posibilidad de construir conocimiento (como articulacion
compleja de sentidos y significados en el mundo simbdlico) que, como hemos
venido afirmando, no es lo mismo que manejar y manipular informacion.

Si hay deseos de saber y construir conocimiento, una exigencia de razo-
namiento basica es cuestionar/se, preguntar/se acerca de ese algo o alguien
del cual se desea saber. Asi, el otro deja de ser un extranjero, un extrano y
pasa a ser parte de mi mundo de vida, de mi mundo simbdlico, de mi deseo
de saber como posibilidad incluyente. Este proceso que hacemos cotidia-
namente en el devenir del vivir, paradéjicamente cambia en los procesos
educativos —escolares o no escolares—. El otro se transforma en exterio-
ridad" y como tal no lo considero sujeto en relacion con conocimiento, lo
considero barbaro a civilizar, a colonizar. Este es el sustrato de la educacion
formalizada, sin dimension pedagogica.

La dimension social de lo pedagdgico hace referencia a la memoria y
el olvido, a los procesos histéricos, humanos y sociales que constituyen la
vida que da identidad cultural y de género. Esto lo tenian claro nuestros
ancestros. La dimension pedagdgica sostiene y sostuvo multiples modos de
cohesion y conformacion de lo comunitario, de lo social y de un modo
de ser en el mundo. Luego, con la modernidad, se vuelve “ciencia” de “ori-
gen griego” y se olvidan sus aspectos constitutivos, lo que le da sentido:
sujeto, realidad, historicidad, es decir, cultura y se le traduce en un cuerpo
de ideas que conduce a la cultura, al modo de la “paideia” que excluye a
barbaros, esclavos y mujeres y que a-historiza y formaliza en la civilizacion
una dimension profundamente humana, que estructura identitariamente a

19Un tratamiento de este tema de la exclusién y la totalidad es abordado originalmente por
Dussel Enrique en: Filosofia de la liberacion, epicor, México 1977, y Filosofia de la liberacion
latinoamericana, Bogota, Nueva América, 1979.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 69

los pueblos. El otro como exterioridad convoca al pre-juicio y al juicio desde
la referencia propia, es decir, no se abre al conocimiento.

Desde lo que postulamos, lo que se ve como dado, esconde muchas rea-
lidades y el desafio es develarlas, deconstruyendo lo que se expone como
realidad naturalizada para ver qué hay detras de lo que se muestra reconstru-
yendo nuevos sentidos y significados. Esto implica un mayor movimiento, mas
complejo, de las exigencias de razonamiento. La informacion se reduce a la
explicacion; la construccion de lo posible desafia el pensamiento y la realidad,
asi el conocimiento es una produccion significada en recortes de realidad que
historizan no sélo al sujeto que conoce, sino también a lo que conoce.

El sujeto cognoscente se sitia, asi, en relacion con conocimiento y se
abre a multiples interrogantes en el deseo de saber del otro y de lo otro.
Antes de prejuzgar desde los marcos de referencia construidos, se dispone
en actitud de apertura y escucha a lo que el otro dice de si, en todos sus
lenguajes, aun desde el silencio, pasando por su corporeidad, por su gestua-
lidad, etc., dejandose “afectar” por ese otro y su contexto.

Una cuestion para preguntarnos es qué pasa a través de los procesos de
escolarizacion, y educativos en general con la curiosidad. Es muy probable
que nos encontremos ante un escenario doloroso de mutilacion de esta apti-
tud que abre a la bisqueda. Muchas veces, y bajo una logica de ensenanza
y aprendizaje colonizante —en tanto se imponen visiones y versiones de
mundo a través de la memorizacion que imprime informacion como ve-
raz—, se va corroyendo esta capacidad innata que nos hace profundamente
humanos y libres en tanto nos conecta con el deseo de saber de si y del
mundo. La capacidad de curiosidad es la posibilidad de crear y desarrollar la
imaginacion, de ir mas alla del “supuesto” de verdad explicativa de lo real.

Por lo general, en el ambito escolar o en el de las ong" dedicadas a la
educacion, es tan fuerte la prescripcion —dada como informacion curricular
o como versiones de mundo— que, bajo buenas intenciones civilizatorias,
negamos permanentemente al sujeto portador de su cultura, incapacitando-
lo para transformarla desde “su” decision y autonomia.

! Organizaciones no gubernamentales.



70 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

¢Para quién o quiénes era un problema el indigena? Y hoy por hoy,
¢para quién lo sigue siendo?, ;por qué es ahora un problema la intercultura-
lidad en América Latina?, ;por qué ahora si esta realidad opresiva ha existido
y sigue existiendo desde hace mas de 500 anos?

Este ejercicio de reflexion que venimos haciendo, que por otro lado
creo magnifico, afecta mi vivencia y me lleva nuevamente a preguntar: shas-
ta donde prescribimos problemas en nuestro trabajo de formacion?

En lo que vengo diciendo quedan explicitas dos tendencias epistémicas
y didacticas que configuran distintos paradigmas: el explicativo y el de la
critica.'?

La critica implica distanciamiento del fendmeno para interrogarse so-
bre él y comprenderlo, aprehenderlo; y es, en este proceso de apropiacion,
que se gesta y se genera el proceso mismo de la accion transformadora. Y
esto nos obliga a mirar, a escuchar y sobre todo “sospechar”?® —como di-
ria Sigmund Freud— de nuestros propios esquemas de creencias y accion.
Este es el trabajo permanente de hacer con-ciencia, es decir, conocimiento
historizado.

En este sentido, la critica, como modo de razonamiento, implica proble-
matizacion. No siempre la problematizacion se formaliza como pregunta y/o
interrogante, sino que mas bien da cuenta de una forma de conocer, de abrir

12Una conceptualizaciéon que creo clara a este respecto es la de José Pablo Feinmann en La
sangre derramada. Ensayo sobre la violencia politica, Ed. Ariel, 1998, “el concepto de critica
implica la nocion de distanciamiento, E1 hombre debe distanciarse del orden de lo dado
para poder establecer su libre juicio critico sobre €l... La critica es, siempre, una ruptura
con el orden de lo dado... La critica conduce a la praxis. Hay que distanciarse de lo factico
para poder criticarlo, y esta critica implica el desenmascaramiento de relaciones sociales de
injusticia... La critica es, asi, el supuesto de toda praxis de transformacion. Porque la critica
es la conciencia de la opresion’. ”(p. 14, Ariel, 1998).

Estas tematicas —de lo explicativo y lo critico como aprehension— estan tratadas con
solvencia en los capitulos IV y 'V, pp. 145 y 183, respectivamente, en Horizontes de la Razon
I, de Hugo Zemelman, Anthropos, 1992.

También los desarrolla Henry Giroux en: Teoria y resistencia en educacion, Siglo XXI
Editores, 1992, primera parte, pp. 26 a la 149.

13 Foucault, Michel, Hacia una politica de la interpretacion de Freud, Marx y Nietzsche, El
Cielo por Asalto, Argentina, 2000.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 71

el fenomeno en su multidimensionalidad, dejando paso al deseo de conocer.
Para esto es necesario un sujeto con-movido con el otro y con lo otro, con
el mundo de vida que trae.

Un ejemplo de esto podria ser el tratamiento que a veces se da al tema
de género. Para muchas mujeres citadinas, ladinas y/o mestizas y profesio-
nales, la cuestion de la reivindicacion de lo femenino es una determinacion
historica que tine cada vez mas la mirada sobre el mundo de las relaciones
sociales. Esta determinacion devenida en condicion se vuelve confusa para
muchos de quienes participamos de esta postura como parte de la critica
social* Determinadas practicas dogmaticas de esta postura suelen trasladar
parametros tedrico metodologicos o simplemente culturales, sin mediacio-
nes historicas. Se hacen afirmaciones, comparaciones y/o analogias poco
serias y respetuosas de la mujer indigena que se “pretende” liberar. A ve-
ces trasladamos nuestras propias confusiones referenciales de reivindicacion
a las mujeres indigenas, concretando intervenciones desde fuertes sesgos

«Z

“moralizantes” o “politicamente” o “éticamente” correctos.

Lo importante aqui es generar los espacios suficientemente reflexivos
para que las propias mujeres indigenas vayan rearticulando sus sentidos y
significados. Ahi tendriamos que detenernos en las mediaciones culturales
que nos permitan acercarnos al otro (u otra) estableciendo relaciones de cono-
cimiento, incluyentes como es la cultura y no civilizatoria y excluyentes de lo
que considero incorrecto. En otras palabras, no es lo mismo potenciar al sujeto
para que desde su conciencia historica construya su realidad, que “ensenarle”

en el sentido de lo que, a su vez, me ensenaron como correcto y verdadero.

" Quiero dejar sentado que este no es un juicio negativo ni al movimiento feminista ni
mucho menos a los movimientos —intelectuales y sociales— vinculados al género; si estoy
describiendo cuestiones de ficil constatacion empirica donde se hace un uso a-critico de la
teoria y se trasladan a-histéricamente sistemas de ideas o creencias mas alld de los sujetos
concretos. Lo que cuestiono son las posturas epistémicas, tedricas y/o metodologicas lineales
y causales que se transmiten y transfieren mecanicamente, sin mediaciones histéricas que le
den sentido al colectivo —otras u otros—. Muy por el contrario, destaco a tedricas y militantes
del género como Celia Amorés (espanola); Patricia Ravelo (mexicana); la recientemente
fallecida Graciela Hierro (mexicana), asi como a Judith Butler (estadounidense), entre
otras.



72 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Una vez mas sostengo que no se puede reducir a otro los esquemas
propios. Si la realidad me muestra esquemas que considero de subordi-
nacion, metodologicamente —y desde esta propuesta epistémico didacti-
caP— transformo estos esquemas en dispositivos de interrogacion, mas que
de determinacion; es decir, no supongo que si no habla es porque estd do-
minada (causa- efecto), porque a lo mejor sucede otra cosa; si una mujer no
habla puede ser que tenga miedo, pero también pueden pasarle otras cosas
por ejemplo, que esté disfonica, que no tenga ganas de hablar o esté usan-
do el silencio como modo de resistencia, o de manipulacion. En fin, lo que
quisiera senalar es que la cuestion es mas compleja de lo que la vemos vy,
en ese sentido, ubicar y ubicarnos historicamente como sujetos en relacion
con conocimiento, es fundamental. Mds atn si hablamos de potenciacion
del sujeto desde una perspectiva critica.

La critica conlleva a una exigencia de articulacion del razonamiento
que interrogue a las diferentes dimensiones de la realidad de lo que creo que
es un problema en su contexto. Esto no estd presente solo para efectos de
procesos de investigacion sistematicos, sino que tiene presencia en toda
situacion donde esté presente la intencion de promover conocimiento, de si
y del mundo —escolar o no escolar—; me refiero especificamente a todo
proceso de ensenanza y aprendizaje sistematico. En este sentido, uno ense-
na de la misma manera que investiga, en tanto tiene una misma colocacion,
una misma postura epistémica; es esta postura la que orienta la accion de
investigar o de ensenar. Lo que cambia es lo que se construye como cono-
cimiento y el sentido de esa construccion. En esta perspectiva, tanto en el
proceso de investigacion como en el de ensenanza, nosotros consideramos
como angular al sujeto historico y sus propias significaciones de mundo, y
es desde alli, desde estas relaciones de complejidad, que se promueve el
ejercicio de problematizacion.

5 Me refiero tanto a la epistemologia de la conciencia histérica o del presente potencial de
Hugo Zemelman como a la didactica no parametral, propuesta tedrica y metodolégica de en-
senanza y aprendizaje que se sostiene en esta postura epistémica.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 73

Participante

Estoy completamente de acuerdo contigo, sin embargo, en las comunidades
indigenas, y conociendo el trabajo de algunas ong, la propia proyeccion esta
vinculada con algo real: se ven a mujeres golpeadas, hay violencia, esto es
algo real y concreto; esto causa un enorme conflicto frente al cual no pode-
mos dejar de decir “hay que hacer algo”. No podemos aceptar una mujer
golpeada, eso es una injusticia, asi empiezo a interpretar lo real, desde lo
que estoy viendo y estoy convencida de que tengo que hacer algo.

Estela Quintar

Lo importante de esta intervencion es el poder con-moverse frente a la reali-
dad, a lo que ocurre y dejarse impregnar para poder actuar, es fundamental
para ser un trabajador de la cultura. El asunto es qué bacer.

Quisiera volver a traer aqui lo que he dado en llamar el triangulo rela-
cional: ética, con-pasion y responsabilidad. Esos conceptos estructurantes
del triangulo relacional, son las coordenadas que permiten, en mi opinion,
colocarnos en la relacion sujeto/sujeto, desde una perspectiva de inclusion
del otro; el otro que si lo asumo como tal, siempre altera, conmueve mi estar
siendo sujeto en una matriz emocional, historica y social. Es esta conmo-
cion la que genera accion. Aqui esta lo interesante de este desafio. ;Como
acciono?, ;desde donde?, ;desde mis referentes historico-sociales o desde
mi articulacion a ese otro diferente?, qué busco?, jcambiar la conducta o la
conciencia de esa conducta?, jreparar mi propia historia?, jcudl es el sentido
de la intervencion como trabajador de la cultura?

La “compasion” es una energia amorosa que invade afectando al sujeto;
un afecto que implica conocimiento de si y del otro, de lo contrario, puede
ser alienacion. La compasion esta gestada por el conocimiento del otro lo
que implica responsabilidad, es decir, hacerme cargo de lo que conozco y
lo que quiero saber —“asumirse los fuegos” como diria E. Galeano'— y vi-
ceversa. Es decir, al reconocerme en estas posibilidades, las reconozco en el
otro.

16 Galeano, Eduardo, El libro de los abrazos, Siglo XXI de Espana Editores, S.A., 1989,
reedicion, 2003.



74 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Este proceso de re-conocimiento es el que instala la necesidad radical
de reconstruir sentidos y significados, que incluyan a los sujetos de la rela-
cion, desde lo que son y sienten, en la exigencia de busqueda de sentidos,
produciendo transformaciones micrologicas, pero poderosas.

En este proceso relacional adquiere relevancia un concepto tan com-
plejo como el de la ética, entendida como la capacidad de elegir, de op-
tar.

La ética, como opcion implica actos de conciencia —de conocimien-
to— mas complejos. Es desde alli donde entendemos que debemos actuar
con la intencion de promover y provocar elecciones con sentido. En esta
perspectiva, la problematizacion, como método, es algo mas que interroga-
ciones, es saber interrogar con sentido critico, provocar el distanciamiento de
si y de la situacion para volver a ella desde otras miradas posibles. Esto hacia
Freire en su trabajo amoroso de ensenar el mundo: Promover y posibilitar el
darse cuenta de los multiples rostros de la subordinacion. Este es un trabajo
de profundo respeto por el otro, de juzgar menos y comprender mis para
ver como contribuir a configurar procesos de darse y dar cuenta qué es lo
que permite transformar los mundos simbdlicos y materiales, desde los su-
jetos que construyen su propia realidad.

Participante

Ese es el problema, porque muchas veces las mismas mujeres han naturali-
zado ese discurso —“por algo me han golpeado”™— y se sienten culpables;
entonces, ;cOmo podemos romper estos parimetros?

Estela Quintar

Esta es una excelente pregunta. Abramosla a otras interrogantes, ;quién
“rompe” parametros?, sel trabajador social que interviene o el sujeto portador
del parametro de subalternidad?; ;un parametro puede romperse “indicati-
vamente” o “explicativamente” o deben suceder otros procesos en quien es
portador de los parametros que deseamos modificar?; stransformamos para-
metros o contribuimos a transformar sujetos que modifican sus parametros?
Estas preguntas son indudablemente las que tensionan nuestro quehacer
como trabajadores de la cultura, como trabajadores sociales.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 75

Desde nuestra perspectiva epistémica y didactica, y en congruencia con
lo que venimos planteando, las rupturas de parimetros no se realizan desde
fuera del sujeto, con propuestas de trabajo centradas en la “informacion” o
en las normas, o con una propuesta de trabajo explicativa o directiva, valo-
rica o moralizante. En nuestra opinion, la ruptura de pardmetros inerciales
se rompen desde un proceso de potenciacion del sujeto, promoviendo que
el sujeto se “dé cuenta” y se abra a nuevas alternativas, desde procesos de
reflexividad, de volver sobre si, y desde la conciencia de si, generar otras
posibilidades de sentido. Uno de los problemas que trae este proceso es la
ansiedad, la impaciencia, que tensionan al promotor, al trabajador social.
Los tiempos subjetivos del darse cuenta no tienen que ver con los tiempos
programaticos. El tiempo que le lleva a una mujer golpeada darse cuenta
que no es natural que la golpeen es un tiempo subjetivo, un tiempo con
especificidad historica. Se puede contribuir a ese proceso, pero es el pro-
ceso de la propia mujer el que hace a la construccion de nuevos sentidos.
A algunas mujeres puede llevarles mas tiempo desnaturalizar su situacion
existencial; a otras menos, pero desde mi necesidad particular no puedo al-
terar “su” tiempo; sin embargo, no es menor hacer todo lo que esté a nuestro
alcance para contribuir a este proceso, mds que modificando conductas,
tratando de promover la comprension de la situacion y sus complejidades.

Aqui se pone en juego, en gran medida, el narcisismo del que esta
conduciendo, del maestro o del promotor. Narcisismo en el sentido de auto-
rreferencia, de proyeccion de si y de mis deseos en el otro. En el ambito de
la formacion, es asumir, con criterio de realidad, un aspecto determinante
en la relacion sujeto/sujeto: el otro no depende de mi, no puedo controlarlo
porque no es mio, es otro, es otra experiencia vital que lo hace diferente a
mi; es aceptar que no depende todo de uno, y en este sentido hablamos de
una relacion de conocimientos. La relacion implica intersubjetividad, dejar
un espacio donde la relacion se haga proyecto. No puedo desde mi deseo
—por mas buena intencion que tenga— transformarle la realidad al otro, es
el otro el que tiene que decidir transformarse, por eso el proceso es de pro-
blematizacion en términos de promover y provocar estados de darse cuenta,
de con-ciencia, de preguntarle al sujeto en relacion con el problema, hasta
que el sujeto pueda tolerar este darse cuenta.



76 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

En esto hay que asumir también los propios limites. Todos/as hemos
vivido situaciones de golpear o de ser golpeados fisica o simbdlicamente,
en nuestra familia, en nuestro trabajo, en las relaciones de amistad, es algo
que todos conocemos de alguna manera, hasta que asumamos que nos die-
ron un golpe o que dimos el golpe, porque yo pregunto, ¢no es golpear a
alguien no escucharlo, no reconocerlo, o sacarle provecho?, ;no es golpear
a alguien saliendo a defenderlo quitindole la palabra?; de alguna manera es
decirle, “como ti no eres capaz yo salgo en tu nombre”, y eso es parte de
un proceso de colonizacion brutal que refuerza un supuesto de incapacidad
del otro, evitando que el otro no pueda con su dolor y tenga que salir a
decir “no quiero mas”. Como decia Luisa Calcumil —indigena mapuche de
Argentina— “si quieren ayudarme siquenme la mano de encima” (no me
ayudes tanto que no me dejas ser).

Indudablemente, es dificil voltear la mirada para desear saber del otro y
no para instruir al otro; y claro que primero tiene que visualizarse el sinto-
ma, tal y como vienen plantedndolo algunos de ustedes.

3. IDENTIDAD, CONOCIMIENTO Y CONSTRUCCION DE PROBLEMAS
COMO FENOMENOS SOCIALES

Este apartado estd constituido por las voces, didlogos y conversaciones que
se continuaron dando, luego de la intervencion anterior. Este Circulo se
ha caracterizado, en su conformacion, por un buen nimero de integrantes
vinculados a la academia y el trabajo con grupos indigenas, en organizacio-
nes sociales; también se incorporan a este Circulo trabajadores de la cultura
cuya actividad esta mas centrada en las comunidades indigenas.

Esta configuracion grupal le ha dado al didlogo intersubjetivo una flui-
dez interesante, en tanto que permitio tratar temas de interés conceptual
con practicas que reflejan los modos de operar estas conceptualizaciones.
Este Circulo tiene entonces una configuracion mas amplia: entre indigenas,
mestizos y/o ladinos.



INTERCULTURALIDAD. UN CONCEPTO A CONSTRUIR 77

El ordenamiento de estos didlogos ha mantenido el orden de la flui-
dez del espacio conversacional del Circulo, pero se han ido marcando
puntos de referencia articuladora que dan pie a los subtitulos de este
apartado.

3.1. Identidad: un problema de pertenencia, de modo
de mirar el mundo y de construir conocimiento

Coordinador”

Quisiera encuadrar la propuesta de trabajo en el Circulo de Reflexion. Como
dispositivo de trabajo colectivo, tomamos como punto de partida el recordar
y reconstruir qué fue lo que nos dejo el primero de estos encuentros/taller."
(Qué experiencias nos marcé en ese espacio compartido?, ;como regresa-
mos a nuestras comunidades, a nuestros espacios de trabajo?; ;qué fue lo
que nos hizo reflexionar sobre nuestra practica y nuestra manera de ubicar
problemas y resolverlos, y por qué?

En el periodo transcurrido entre aquel primer encuentro y el de hoy, la
fluidez y la sistematizacion de la comunicacion fue discontinua, razén por
la cual se hace mas valioso atin recuperar esas vivencias.

Algunos de ustedes comentaban que, en un primer momento, la con-
frontacion fue dura, como de quiebre, seguida de incertidumbre. La in-
tencion, ahora, es poder recuperar los problemas que construimos y ver
si, efectivamente, se ha dado un cambio en nuestra manera de ver, y como
se ha reflejado éste en la practica. Reconstruiremos los mismos problemas,
junto con otros nuevos que aparezcan, para trabajarlos hoy aqui.

7 Este grupo de trabajo fue coordinado por Alejandro Diaz Bueno, licenciado en Historia y
Doctorante de El Colegio de México, asi como integrante del equipo responsable de trabajo
que llevo adelante esta experiencia de formacion.

18 Circulo de Reflexion 1, fecha de realizacion: 25 a 28 de abril de 2001 en creraL/ Pitzcuaro,
Michoacan.



78 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Participante

Quisiera sumarme al Circulo de reflexion comentindoles que me desarrollo
como responsable del proyecto “Organizacion de Mujeres Indigenas”, desde
el cual intentamos proveer algunas herramientas sobre derechos de la mujer
a través de proyectos productivos que contribuyan, entre otras cosas, a for-
talecer la capacidad de organizacion y a potenciar el liderazgo.

Trabajamos con mujeres indigenas campesinas de la Sierra Huasteca
Potosina.” Desde mi practica tengo muchas dudas en cuanto a poder dife-
renciar qué es indigena y qué no lo es: a las companeras que hablan nahuatl
pero ya no usan la indumentaria tradicional, las considero indigenas; a las
que no hablan nahuatl ni utilizan la indumentaria tradicional, las califico
como mestizas. Pero, no me queda claro si lo que define la calidad de indi-
gena es solo el idioma o va mas alld, ni hasta qué punto ellas asi lo entien-
dan y asuman —o cémo lo entiendan—; no sé hasta qué punto pueda hacer
un aporte significativo a esta discusion.

En general, asumirse como indigena implica ain sentirse inferior. En
Xilitla, el municipio en el que trabajo, hay un racismo muy marcado; por
ejemplo, una de las razones por las cuales la gente ya no viste de manera
tradicional es que, hace unos 50 anos, por decreto, lo tenian prohibido por-
que “se veian mal”; se veian como indios.

Participante

En el espacio en el que trabajo nos dedicamos al desarrollo integral, orga-
nizados por dreas: produccion de medio ambiente, organizacion, bienestar,
familiar y economia; esta ultima es la que coordino actualmente. Estamos
impulsando iniciativas empresariales que generen ingresos a la gente de
la comunidad —una experiencia parecida a los bancos comunitarios—. Se
suma a estas actividades un programa de capacitacion empresarial para
quienes ya han establecido sus pequenas iniciativas, donde se les instruye
sobre cuestiones administrativas, de organizacion y de contabilidad, de in-
novacion tecnologica. Estamos intentando consolidar un drea de comerciali-

9 La Huasteca Potosina, una de las cuatro zonas que conforman el estado de San Luis
Potosi, en la Republica Mexicana, estd enclavada en medio de la Sierra Madre.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 79

zacion y, de verdad, que el encuentro anterior me dejo lleno de inquietudes
acerca de lo que hacemos y como lo hacemos. Es como hacer conciencia del
hacer que, a veces, se vuelve rutina.

Participante

JCudl es el problema? Tenia la sensacion de que no habiamos formulado
uno, pero luego fui comprendiendo que en realidad se habia construido un
sentido para visualizar un problema. Especificamente, en relacion con la in-
terculturalidad se formularon preguntas sugeridas: ;como se ve y se vive la
interculturalidad en mi espacio laboral?, ;como se trabaja?, ;como se aborda
dentro de mi institucion?, ;dentro de lo que hago?, snormativamente?, ;por
qué hay que trabajarlo?; en fin, me problematizé el no saber qué se esta
haciendo realmente cuando se habla de interculturalidad.

Esto incidié en una iniciativa que deseo impulsar. Quisiera realizar un
proyecto de alfabetizacion intercultural bilinglie: scomo se formula?, ;como
se va concretando en estrategias especificas que retomen este enfoque?

A veces, en nuestros documentos —digo nuestros porque es todo un
equipo— se ha planteado este problema y, generalmente, se maneja como
una reivindicacion desde nosotros —no indigenas— hacia ellos (indigenas),
desde la buena intencion, pero que no incluye a los companeros para los
que estamos trabajando en el proceso.

Y asi fueron surgiendo otras preguntas que fueron resonando en mi y
en este tiempo: interculturalidad ¢spara qué?, ;desde donde?, ;desde la insti-
tucion o desde los companeros indigenas? Quizd seguimos trabajando desde
otro lugar que no es el de las comunidades, donde ademas, la mayoria de los
companeros a los que nosotros denominamos indigenas no se reconocen
como tales, sino como miembros de un grupo activo (mujeres, hombres,
jovenes, ninos); y de repente se encuentran con que son indigenas y tienen
que asumirse como tales, se tienen que identificar cuando se relacionan con
otros sujetos, reconocer de antemano que hay diferencias en esas concep-
tualizaciones —indigena-mestizo—: spara qué hacemos esa diferenciacion?,
cexiste realmente algo para diferenciar?

Se han estado haciendo una serie de reflexiones desde la educacion ¢para
qué?, ;desde quién?, ;qué actores?, ;cOmo asumimos nuestra actuacion desde



80 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

el espacio de trabajo en el que estamos? En cuanto a nuestra intervencion en
las comunidades, ;qué nos toca hacer?, ;qué a las comunidades?, ;como in-
tervienen las onG?, scomo interviene esta metodologia y en qué momentos?,
¢como se incorporan proyectos productivos que le den sentido y continui-
dad a la educacion? Si bien es cierto que antes del seminario ya me habia
estado haciendo preguntas como éstas, este espacio las resignificé y detond
otras: jqué tipo de construccion estamos haciendo?, sestamos repitiendo, o
implementando desde una reflexion contextualizada nuevas alternativas?,
¢como podriamos construir un conocimiento que surja no solo desde la
institucion intercultural bilingtie?, ;como le decimos ahora?, s;como sumar las
expectativas educativas del conjunto?

¢Como manejamos entonces esto de la interculturalidad?, scomo le va-
mos a dar forma en estrategias metodologicas?, ;como vamos a hacer para
incorporar a los companeros?, jcudl va a ser su participacion? Hemos esta-
do tratando de crear una metodologia de alfabetizacion que incorpore lo
que ya esta hecho: libros de alfabetizacion que vemos limitados —porque
se trabaja Unicamente el codigo (las letras)—, cuando la alfabetizacion se
considera un proceso permanente que no esta determinado por el codigo
Unicamente, sino que se va construyendo cotidianamente, a medida que se
van conociendo nuevas palabras y aprendiendo como usarlas dentro de una
estructura escrita. La alfabetizacion es, precisamente, poner nuestros pensa-
mientos, sentimientos, ideas, protestas, etc., por escrito, utilizar la lengua es-
crita para expresarnos; ese es nuestro planteamiento de alfabetizacion: que
la gente incorpore la escritura en usos y funciones sociales cotidianas.

Esto tiene que ver con los derechos de los grupos indigenas a ser trata-
dos con equidad: los codigos de comunicacion estan en espanol, los espacios
estan restringidos, la lengua indigena solo es usada oralmente.

Las regiones con diversidad cultural deberian ser bilinglies o multilin-
glies segun la region: si conviven en un espacio tzotziles, tzeltales, tojola-
bales,® etc., conviviendo en un espacio, esa zona es multicultural, por lo
tanto diversa lingtiisticamente; pero constitucionalmente la lengua oficial es

20 pueblos indigenas de México. Los tojolabales habitan en el estado de Chiapas; los tzotziles
se localizan en los Altos de Chiapas; los tzetzales, son grupos mayas en Chiapas.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 81

el espanol, las lenguas indigenas no han llegado a un nivel de oficializacion
tal que estén incorporadas a todos los espacios de la vida social y produc-
tiva de las comunidades.

Coordinador

Hablabas del uso de las herramientas escritas en el mundo de los compane-
ros indigenas: ¢qué han pensado?, sjen qué sentido ha ido la reflexion?, ;se
acuerdan del debate de los sujetos?, ;quién decide la pertinencia de que los
indigenas necesiten lo escrito para su trabajo, su desarrollo, su cotidianidad?
¢Este es un problema de adaptacion?, ;de asimilacion?, ;o es un problema de
decision, de eleccion? ;Y quiénes elegirian?, ;,como han trabajado esto?

3.2. La lengua, una cuestion de identidad

Participante
Desde las politicas culturales bilingties se intenta alfabetizar a las comunida-
des en su lengua materna indigena, aunque ahora los grupos indigenas asu-
men también como lengua materna el espanol, lo que no quiere decir que
dejan de ser indigenas ni de tener patrones culturales diferentes, sino que la
cultura estd permeando su forma de ser, de pensar, de resolver las cosas.
Constitucionalmente todos tenemos que alfabetizarnos en lengua cas-
tellana: es uno de nuestros derechos dentro de nuestras garantias consti-
tucionales; sin embargo, no ha habido una definicion clara de los grupos
indigenas al respecto, y mucho menos se les ha consultado si quieren alfa-
betizarse, o como quieren alfabetizarse, qué es lo que quieren aprender, qué
proyecto tienen, hacia donde quieren dirigirse.

Participante
Han habido algunos avances. Se generan por ejemplo algunas politicas edu-
cativas a iniciativa de instituciones como la upN* y el INea* que, hace aproxi-

2 Universidad Pedagégica Nacional de México.
2 nstituto Nacional para la Educacién de los Adultos.



82 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

madamente cinco anos, decidieron encontrarse con el ceaar®® y promover
este planteamiento de los proyectos indigenas del iNa sobre la lengua ma-
terna, que han sido un ejemplo latinoamericano en alfabetizacion desde la
perspectiva intercultural. Otro aporte importante ha sido la propuesta del
modelo de educacion indigena de Michoacan. Es una experiencia intere-
sante aunque hay que decir que esta comunidad purépecha cuenta con
etnolingtiistas y también tiene etnohistoriadores. La etnia purépecha es una
de las mas profesionalizadas del pais.

Creo que un proyecto sustantivo para las etnias, en el marco de nuestra
sociedad nacional, es afirmar los valores de la propia cultura; la lengua es
un reducto muy importante de la cultura. Si reconocemos que los valores
son los elementos fundantes de un grupo culturalmente diferenciado, en-
tonces todos los materiales educativos que se realicen en lengua escrita son
un avance en la perspectiva de la interculturalidad; pero, para esto tiene que
haber un nivel de participacion real de los grupos, de autogestion, en un
marco de contradicciones sociales, educativas y de todo tipo.

Participante

No hace mucho, participé en un foro sobre interculturalidad que se llama-
ba: “Los retos de la interculturalidad en Chiapas,* fue un foro en el que se
compartieron diferentes experiencias de educacion que intentaban “hacer”
la interculturalidad.

A partir de entonces me surgieron muchas dudas. De repente me senti
como juez de los proyectos y pensé que “deberia haber un termémetro para
medir en donde se esta viviendo la interculturalidad y en donde no”. Luego,
en la experiencia concreta, en el trabajo con educadores indigenas, me di
cuenta que la reflexion es muy distinta si se hace desde el indigena o no in-
digena, o como asesor o consultor. Para los indigenas la interculturalidad es
muy simple, porque se trata de algo que han vivido durante afios. Por ejem-
plo, hace como un ano estuvimos armando con los companeros la mision,
los objetivos del proyecto de educacion y se nombrd una comision para que

% Consejo de Educacién de Adultos en América Latina.
% Estado de la Republica Mexicana, cuna del gzL, movimiento zapatista.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 83

se hiciera la traduccion al tzeltal; fue un trabajo muy interesante porque ellos
hicieron toda la traduccion, pero al llegar a las fechas fue complicadisimo,
tardaron un dia entero con la numeracion vigesimal.

Coordinador

¢El problema esta en la participacion? o ¢hay algo mas detras de esta accion?
Quiza no se trata unicamente de la traduccion, sino de como se problematiza
esa traduccion. Por ejemplo, existe una academia de la lengua purépecha,
de produccion propia, en la que los mismos purépechas estan participando,
pero ¢hacia donde va todo ese trabajo?, ;qué se busca?, scudl es el sentido que
le dan ellos a ese trabajo? Seria importante detenernos en este punto. Si no-
sotros decimos que es importante alfabetizar, que es un proceso continuo,
entonces, seria una exigencia reflexionar sobre cudl es el papel que juega
lo escrito, lo grafico, y cudl es el sentido que tiene para los indigenas; por-
que, ¢serd el mismo sentido que tiene para nosotros, en nuestra cotidianidad,
el escribir?, ;por qué utilizan o no el sistema vigesimal?; ;es un problema,
imposicion o de opcion consciente? Porque, quizd en algunos casos puede
realmente resultarles mas practico. Entonces tal vez el problema tiene mas
que ver con el sentido de la participacion de los sujetos 'y el proyecto, con lo que
subyace detrds de éste.

Participante

Partimos de un contexto historico de hegemonia, de dominacion. Por ejem-
plo, la educacion para adultos tiene un caricter compensatorio frente a esa
exclusion sistemdtica por la que son afectados muchos sectores populares
que no tienen acceso a la educacion. Hace 10 u 11 anos en la Conferencia
Mundial de Educacion se hablaba de una educacion para todos y se acuno
el concepto de necesidades bdsicas de aprendizaje, que son las que se de-
rivan de un contexto en el cual la caracterizacion de los sujetos nos sugiere
rescatar, reafirmar y potenciar los elementos de la propia cultura para en-
contrar una respuesta contra ese marco de dominacion o de hegemonia en
el que se han visto envueltos, en este caso, los grupos indigenas.



84 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

3.3. La interculturalidad como fendmenos social.
Un objeto de conocimiento a ser reconstruido

Coordinador

Es interesante lo que comenta el companero. Deja entrever un problema
de colocacion epistémica de base. Da la impresion de que las necesidades
educativas, asi planteadas, vuelven siempre al mismo lugar: considerar a
la gente como objetos portadores de necesidades; sin embargo, desde este
concepto subyace un sentido de negacion: no son los propios sujetos los
que estan expresando sus necesidades, sino que se parte de una declaracion
—totalmente extemporanea ademas— que dice que los sujetos tienen de-
terminadas necesidades educativas sin haber transitado por un proceso real
en el cual sean los propios sujetos quienes las construyan, las expliciten y
las demanden como tales.

Participante

En el caso concreto de nuestra experiencia, un referente importante han
sido los movimientos sociales. Si vemos los movimientos por la tierra, los
movimientos de género, de derechos humanos, de accion ciudadana para
la vida democritica, de educacion para la paz, para la vida, etc., vemos
que estos movimientos sociales tienen también una dimension educativa;
no solo se lucha por la tierra, también se lucha por elementos culturales
que refuerzan la identidad. Yo hablaria de sintesis cultural, en términos de
buscar una sintesis entre un conocimiento tradicional, ancestral, popular y
ambiental, con un conocimiento que se fragua en el ambito de la raciona-
lidad cientifica.

Participante

No estoy de acuerdo. Me parece que el iINEA, de manera objetiva, evalud
precisamente que los proyectos indigenas ain no tienen efecto con todos
los libros y avances que puedan tener. Estd comprobado que los méto-
dos que se estan aplicando no reflejan los beneficios que se esperaban,
porque no estan ligados a los usos y costumbres de los indigenas; en de-
finitiva, no consideran las expectativas y funciones que ellos mismos les



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 85

quieran dar a la lengua escrita, y no le encuentran uso ni funcién social
porque no estan insertos dentro de este mundo nacional: y siguen siendo
segregados. De esto puedo dar muchisimos ejemplos. Nosotros estamos
trabajando en 16 estados y atendemos 34 lenguas incluidas variantes o
dialectos.” Para que una lengua (discursiva y escrita) se constituya como
lengua de cohesion nacional, necesita dominacion, ideologizacion, etc;
las lenguas como tales tienen las funciones de comunicar, de identifica-
cion con un grupo; la funcién ideoldgica esta dada en el sentido de per-
tenencia que otorga esa lengua legitimada. En realidad cuando hablamos
de lenguas hegemoénicas hablamos de diasistemas lingtiisticos; es posible
reconocer el espanol que hablan en Espana, en Guerrero, en Chihuahua,
porque hay diasistemas: dos sistemas que estan juntos e igual se entien-
den; esto sucede también en las lenguas indigenas, hay grupos que entienden
otras variantes, y es por ese juego de relaciones que se generan en el
contacto cotidiano.

Me preocupa qué tipo de educacion queremos dar, qué tipo de sujetos
queremos formar; si queremos potenciar competencias para seguir apren-
diendo, ¢qué tendriamos que estar detonando en los sujetos sociales de
nuestras poblaciones, de nuestras comunidades? Creo que no necesariamen-
te “contenidos” de ensenanza homogeneizantes, porque la mayoria de las
veces nos vamos con la “finta” de los contenidos de ensenanza y termina-
mos formando universalista y enciclopédicamente, en vez de potenciar que
la gente utilice sus propias habilidades y conocimientos. ;Por qué habria
que repensarse este aspecto? Porque nos permitiria razonar, resolver, hacer
cosas en el espacio en el que estemos.

Participante

Al finalizar el taller anterior, tuve la impresion de que la mayoria de quienes
estabamos ahi hablabamos en nombre de los indigenas, pero que en reali-
dad los menos representados eran ellos. Siento que hoy sucede lo mismo.

% Un dialecto es una variante de una lengua: yo hablo el dialecto del espanol de la Ciudad
de México.



86 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO
Esto tiene explicacion: “Hay que seguir civilizando al barbaro.”?
Estamos hablando en nombre de los indigenas a los que estudiamos y

les llevamos la palabra, el “conocimiento”. Aqui se dijo una frase que me

parece interesante: “Los vemos como objetos portadores de necesidades”;
necesidades que nosotros tenemos que ir a resolver o subsidiar.

Queremos que la upnsea un espacio educativo de nivel superior en el
que los maestros indigenas y/o bilinglies que trabajan en el sector indigena,
tengan un espacio de reflexion y problematizacion sobre su practica docente.
No queremos hablar a nombre de los indigenas, queremos transformar esta
linea de investigacion en campo problematico, que, en lugar de educacion
bilingtie, se llame Educacion Intercultural; porque ésta no es solamente una
problemaitica indigena. Asi, a futuro se iria creando una especie de masa
critica de intelectuales; porque el conocimiento de un campo especifico es
asi. Se tienen que formar grupos de pensadores. Incluso cuando decimos
que hay que rescatar los conocimientos originales de los pueblos mesoame-
ricanos, pues no cualquiera puede hacerlo, hay que tener herramientas para
poder tener acceso a ellos. Cuando en el dmbito mestizo se decide hacer
una investigacion sobre matemadticas o fisica, ésta no puede ser elaborada
por cualquier persona. Tiene que ser alguien preparado para entender esos
conocimientos, que tenga los instrumentos necesarios.

3.4. Cuestiones de método, un desafio estratégico
Participante

Hay algo que me ha venido “haciendo ruido” durante los Gltimos tres afnos;
me refiero a la posibilidad del cambio.

20 Esta es una frase de Domingo Faustino Sarmiento (1811- 1888), escritor y politico Argentino,
autor de Civilizacion y barbarie, 1845. Es un texto representativo de toda una época en
América Latina.

?7Se refiere a la Universidad Pedagdgica Nacional de Chilpancingo, capital del estado de
Guerrero en México..



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 87

Una dificultad relevante con la que me encontré fue “definir un pro-
blema” desde la practica profesional, desde nuestro ambito laboral. Tal vez
porque no teniamos muy claro hacia donde queriamos ir como grupo de
trabajo.

A este grupo de profesores les interesa el rescate de la cultura, pero lo
estaban trabajando unicamente desde la perspectiva de la lengua, como si-
nonimo de cultura mas que como parte constitutiva de la cultura, que no
es lo mismo.

Fue un ejercicio muy rico porque logramos establecer un “didlogo de
saberes”. Entre algunas de las reflexiones que ellos hicieron fue sobre la
importancia que tiene la cosmovision y como nos relacionamos con el me-
dio ambiente desde cosmovisiones diferentes; el reconocimiento de que el
lenguaje no es solamente expresion, sino que de alguna manera, condensa
una estructura de pensamiento, una logica, que se ve reflejada en la manera
en que se manifiestan las ideas en palabras y acciones concretas. Lo que
sucedio en realidad fue que ambas partes nos movimos de nuestra postura
original y mediamos formas de acercamiento. En un principio, ellos, como
grupo, se posicionaron diciendo “nosotros tenemos todo un acervo cultural
que avala lo que decimos”. Desde este punto de partida, intenté que la dis-
cusion girara en el sentido de que no se convirtiera en una lucha de posi-
ciones o fundamentalismos, sino que pudiéramos cuestionarnos para ver si
realmente sus practicas son sustentables o no. De alguna manera se dejaba
traslucir una vision romantica del enunciado: “somos indigenas, herederos
de una cultura ancestral, por lo tanto, todo lo que hagamos con el ambiente
estd bien”.

Participante
Lo primero que pensé al regresar del seminario anterior a mis espacios la-
borales, fue hacer una lista de parametros que me constituyen en la practica
misma y abrir una reflexion mas amplia sobre ellos y sus posibles construc-
ciones. Me di un tiempo y comencé a preguntarme: shay asimetrias?

En el area en donde trabajo como asesor, estoy solo frente a los indige-
nas. Parte de la propuesta de nuestra organizacion es trabajar sélo para no
tener un aliado mestizo con quien manipular el trabajo. Entonces, hice mi



88 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

lista y me pregunté: ;cudl es el problema que estd detrds de estos aspectos
que considero parametrales? Hasta hoy no he podido resolver esa pregunta,
creo que es algo que permanentemente hay que estar tratando de identifi-
car.

En nuestra organizacion trabajamos con indigenas huicholes. Antes de
comenzar a detallar diagnosticos, tuvieron que pasar dos anos en los que
nuestra organizacion y los huicholes pudiéramos estar discutiendo, hasta
que surgié una nueva instancia de trabajo, una especie de proyecto capaz
de generar a su vez otros proyectos. Se armaron comités de planeacion para
la proteccion del territorio y el medio ambiente. Estos comités planeaban,
evaluaban, delegaban, operaban, analizaban y planteaban propuestas en
asambleas, de las cuales surgen los comités de almacén, del agua, el grupo
indigena de proteccion ambiental, etc., que van regulando y organizando
de acuerdo con lo que se considera necesario. Esto se traduce en lo que
expresa Hugo Zemelman: “un proyecto se concreta con sujetos que estin
permanentemente generando y evaluando su proyecto, que discuten, que
construyen conocimiento”.

Hemos trabajado en los talleres la cuestion del “trauma” ;como ha sido
este trauma desde la conquista?, ;como se expresa? Hay que liberar los efec-
tos de este “trauma” que se registra en el inconsciente colectivo y reconstruir
el territorio, que es nuestro proyecto comun.

¢Como manejamos las expresiones?, ;cOmo manejamos las racionalida-
des?, scomo dices tu problema? Para identificarlo hay que sentirlo, dar (fisi-
camente) una patada y romper esquemas para reaccionar.

Cuando se aprobo la ley indigena, fuimos con los ancianos a pregun-
tarles: “cuando vas y tomas las tribunas y la plaza mas grande del pais para
decir lo que quieres y no te hacen caso, ;qué haces?” Ellos contestaron: “Ha-
ces una ceremonia, luchas involucrando a los indigenas de todo el pais para
hacer la ceremonia y poner la moneda, la vela —y eso implica unir posi-
ciones encontradas entre los indigenas—, para decir “Ahora vamos a luchar
por la vida y la posibilidad de que nuestro proyecto indigena siga siendo, no
vamos a tomar en cuenta a la politica mestiza —porque también es politica
para ellos—, para unir a los pueblos”. Ahora se va hacer una ceremonia en
Guadalajara, donde se van a reunir todos los centros ceremoniales para dis-



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 89

cutir si se suman; si deciden que si, esto durara 12 anos; si dura este tiempo,
es para que los mestizos e indigenas puedan convivir en paz durante un
periodo largo hasta que sea necesario volver a hacer la ceremonia.

Coordinador

¢Cuando sentimos que sobramos?, ;por qué? Podriamos trabajar, problema-
tizar las aristas de este sentir del cual la companera es portavoz. Pareciera
que se escuchara un riesgo en esta reflexion: la de dogmatizar la coloniali-
dad; pareciera ser que, como criticamos los procesos de pensamiento colo-
nizantes, esto implicaria dejar todo intacto y puro; y esto no es posible por
el propio movimiento de la historia. Seria importante recuperar la idea de
proyecto de futuro y de trabajo para lograrlo. La intervencion no siempre
significa colonizar.

3.5. Relacidn teoria-prdctica. Reto epistémico
en las relaciones interculturales

Estela Quintar

Invitaria a conversar un poco mas acerca de la teoria y su uso. ¢En relacion
con qué se establece el término teoria? y spara qué? ;Era una teoria lo que el
subcomandante Marcos llevaba consigo cuando llego a la selva lacandona?

Participante
Era una postura.

Estela Quintar

Comparto contigo que el subcomandante Marcos es portador de una postu-
ra; pero, ademas, de una historia de vida, de opciones, de proyecciones de
futuro. Seria importante reafirmar, desde lo que se viene planteando, que una
cosa es la teoria y otra la construccion de sentidos y significados que un su-
jeto historiado pueda desplegar con una teoria. Esto a veces se olvida en el
ambito de la educacion y, mucho mas, en los ambitos académicos. Se olvida
al sujeto que da vida y sentido a la teorfia.



90 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Un sujeto es una articulacion particular de sentidos y significados, entre
los cuales estan las teorias como creencias —como mitos, como lecturas del
mundo—, los sufrimientos, los traumas personales, toda esa historicidad
que lo constituye en niveles conscientes e inconscientes, que lo hace actuar
y pensar de determinadas maneras. ;Por qué estamos laborando aqui como
trabajadores de la cultura y no como empresarios?; spor qué Marcos fue a la
selva lacandona y no de turista a Europa? No solo por una teoria. Suman-
dome a algunas de sus reflexiones, diria que una teoria no es en si misma,
¢cudl es su sentido? Y, sobre todo, ¢quién le da sentido?

Es fundante re-actualizar que los sentidos y significados que, desde lo
simbolico reconstruyen los sujetos, son los que hacen uso critico de la teo-
ria. Esta diferencia no es menor para los trabajadores de la cultura, pues lo
pedagogico es una dimension constitutiva de lo humano.

Lo preocupante es que a veces olvidamos que trabajamos con sujetos;
a ellos vamos, ademds de con teorias, con sentidos y significados. Esto que
parece obvio —y que seguramente muchos de nosotros acordamos— no lo
es tanto en la practica. Desde una logica civilizatoria vamos al encuentro del
otro no como sujetos. Y es desde este rol que se define al otro en su rol de
alumno o aprendiz como “carente de saber”. Este encuentro —que es mas
bien un desencuentro— se transforma en un ambito relacional asimétrico,
subalternizante, en donde el que “sabe” lleva significados, pero sin sentidos.
Es decir, con un mundo nombrado, que se explica para que otros nombren
de la misma manera (significado), transformando ese mundo en objeto.

Otro modo, muy distinto de encuentro, es cuando tengo conciencia del otro
y su saber, sus relaciones de conocimiento con su mundo de vida. En este en-
cuentro, la articulacion de sentidos es una exigencia propia de la relacion de
conocimiento. Hablo de sentido en términos de afectacion, de estar “tocado”.

Participante

Una vez, yendo hacia una comunidad por un camino de unas seis horas por
el lodo, andando el sendero que el subcomandante Marcos habia recorrido
infinidad de veces, me acompanaba un indigena que fue un lider zapatis-
ta muy cercano a Marcos. Me conté que por el camino en el que ibamos
habia aprendido a caminar Marcos. Le pregunté qué pensaba sobre lo que



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 91

habria contribuido a establecer este vinculo tan peculiar de Marcos con los
indigenas. Me contesto: siempre que llegaba a alguna comunidad lo primero
que hacia era ir a saludar a los viejos por su nombre. Comparto la idea de que
¢l no llegd a las comunidades con una teoria: llegd con sentimiento. Por su-
puesto, esto no excluy6 la introduccion de nuevas ideas a las comunidades,
pero €l también se impregné de ciertas ideas y logicas, ellos lo tienen claro.
Marcos se dejo penetrar por las ideas y las logicas de los indigenas.

Marcos fue aceptado en las comunidades porque supo entender/los; los
abrazaba, los saludaba por su nombre, les preguntaba como estaban, cosa
que nadie habia hecho con tanta tenacidad y afecto; quiza porque a la selva
habia llegado mucha gente con teoria, pero sin sentido.

Coordinador
Creo que seria oportuno leer tres problemas construidos en el encuentro
anterior:

¢Cudl es el enfoque que debe darse a la formacion de maestros para el
medio indigena?

Necesidad de formar un sujeto dotado de una conciencia intercultural
dentro de una institucion gubernamental.

Los profesores de educacion basica indigena tienen carencias tedrico-
metodologicas para abordar problemas ambientales y de salud.

Ante estos problemas preguntaria: ;Como reconstruiriamos estos pro-
blemas?, ;qué estamos entendiendo por problema?, ;desde donde partimos
para construir problemas?, ;desde las teorias?, ;desde los sujetos?, ¢desde el
sentido?, jes lo mismo un sintoma social que un problema social?

Al intervenir en una determinada situaciéon educativa jtenemos claros nues-
tros sentidos de proyecto?; generalmente, al trabajar en un proyecto confron-
tamos sentidos con el otro, pero no siempre desde una logica de igualdad,
de pares; nos cuesta escuchar para entender por qué y cudl es el proyecto del
sujeto que esta frente a nosotros; damos por hecho que es el mismo que
el nuestro, y, en ese momento, el otro deja de ser sujeto para pasar a ser
un objeto. Retomando esto y todo lo que ustedes han dicho, diria que los
dos ejes articuladores de esta discusion podrian ser: el sujeto y la relacion
teoria-practica.



92 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

3.6. Enunciacion de problemas.
Desafio a la Iégica de construccion de objeto

A continuacion los participantes explicitan lo que construyen como problema
a ser construido. La pregunta que queda sostenida para valorar los proble-
mas es: jun problema es una “hipotesis™, jqué diferencia hay entre hipotesis
y enunciado problematico? Este es un debate que queda pendiente.

Participante

La cultura del paternalismo dificulta la participacion autogestiva de los su-
jetos en el proyecto de desarrollo regional de la region Zautla, Ixtacamasi-
tlan.

Participante

Ubicados en este contexto historico hegemonico, dentro del cual una de
sus tantas expresiones es el hecho de que los proyectos educativos con
poblaciones indigenas enfrentan el problema de la ausencia de materiales
educativos que respondan a sus caracteristicas, condiciones y necesidades,
es necesario contribuir a la creacion de curriculos educativos que impliquen
contenidos surgidos de los intereses y necesidades de las comunidades y co-
lonias en las que se trabaja, y materiales educativos elaborados por educa-
dores indigenas, comprometidos con su pueblo, con métodos y estrategias
de accion-reflexion

Participante

Si bien hay una gran sabiduria en las comunidades, esta no estd sistema-
tizada, lo que hace que se vayan difuminando los valores de las distintas
culturas —si un yerbero o curandero no escribe lo que sabe, al fallecer, se
llevara toda su sabiduria con él—. Mi problema seria la investigacion como
instrumento de identidad.

Participante
La region nahua de Guerrero se encuentra sujeta a acelerados procesos de
deterioro ambiental, a pesar de nuestro interés, los profesores que trabaja-



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 93

mos en la region, no hemos podido enfrentar esta situacion por carencias
en nuestra formacion teérico-metodologica.

Participante
Desde el enfoque intercultural bilingtie, ;como lograr la formacion de pro-
fesores para el medio indigena en Michoacan?

Participante

(Quiénes deciden la alfabetizacion?, ;para qué la alfabetizacion?, jes del inte-
rés de las personas indigenas — jovenes y adultas— aprender a leer y escri-
bir?, ;para qué quieren usar la escritura y la lectura?, ;qué es lo que quieren
aprender?, ;como quieren aprenderlo?, ;,como quieren utilizarlo?, ;qué usos y
funciones sociales cumple la lengua escrita en las comunidades indigenas?,
(qué otras expectativas educativas tienen los indigenas?

Participante
Relacion sujeto-objeto, relacion sujeto-sujeto. (Como hacer para que el sujeto
sepa llevar a la practica la solucion de sus problemas?

Participante

A pesar del planteamiento intercultural del Programa de Educacion Comu-
nitaria Indigena para el Desarrollo Autonomo, los saberes comunitarios o
populares siguen ocupando un lugar marginal con respecto a los contenidos
universales en el quehacer cotidiano de las escuelas.

Participante
Metodologicamente, jcomo incluir a las companeras en la definicion del
problema?, ;como llevarlo junto con ellas, a la practica?

Participante

No es un problema, mas bien redacté lo que he ido pensando: “Los jovenes
huicholes miembros de la Unién de Jévenes Estudiantes Wixaritari (Ujew),
convergen en tres realidades: primera, la necesidad de un trabajo remunera-
do para cubrir sus necesidades vitales basicas: segunda, el trabajo en la pro-



94 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

pia organizacion comunitaria como un referente de pertenencia, tercera, el
estudio académico y formal como sentido de crecimiento y desarrollo. Ante
esto, sen qué medida puedo involucrarme?, sbajo qué metodologia deberia
actuar desde mi rol de asesora?

Participante
¢Cudl seria el modelo educativo mas adecuado para una educacion cultural
bilingtie?, ;cual deberia ser el perfil del profesor en este contexto?

Se abre aqui un debate del cual se asumen como dificultades la con-
fusion entre tema y problema; los sintomas de posibles problemas se cris-
talizan como cerrados, tematizindose, mas que abriéndose a enunciados
problemiticos que dejen ver las complejidades del tema y sus multiples
articulaciones politicas, econdmicas y culturales de la realidad; el parametro
de la hipodtesis y su fuerte presencia en enunciados que llevan verificar o a
demostrar. Queda entonces una sensacion de necesidad de profundizar en
estas cuestiones metodologicas que develan soportes epistémicos a modo
de parametros determinantes.

Coordinador
Para recuperar sus voces desde el sentir, les pregunto, entonces, ;como se
han sentido en este Encuentro?

Participante
A mi me generd una crisis. Sentir que teniamos que decir tal cual quién soy
y qué quiero, frente a todos.

Participante

Esta es una experiencia constructiva y colectiva, movilizadora, que me empuja
a regresar al contexto, a vivirlo, a sentir la necesidad, la tension, de aplicar este
modo de aprehender/nos con nuestros alumnos, sino también en nosotros
mismos, como maestros, como adultos, como sujetos en nuestra vida cotidiana.
Los profesores tenemos experiencia en el trabajo en las aulas y con las co-
munidades; pero, en investigacion, realmente tenemos carencias graves que
a veces no queremos ver. En aras de la democracia, hablamos sin saber



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 95

ni qué es lo que estamos diciendo —o haciendo—. Nos hemos dedicado
a atacarnos unos a otros en lugar de buscar alternativas para que esa dis-
criminacion de la que tanto hablamos, que sufren nuestras comunidades,
se termine de una vez. Siempre estamos consensando; pero en realidad
hacemos mucho dano porque son otras cosas las que estan implicitas alli:
“A quién queremos sacar hoy?” “jAl companero!”, “4Qué opinan los demas?”.
Muchos levantamos la mano porque resulta que me miré de tal forma, y lo
sacamos. Hay otra manera de hacer las cosas. Y a lo mejor resulta que jsi,
el companero tiene que irse, pero con un argumento real, luego de haberle
dado la oportunidad de defenderse, como minimo.

Participante

Estas jornadas han sido muy intensas; se tocaron cosas, a mi parecer, que
no se habian tocado en el primer Encuentro y me llevé a tomar una posi-
cion mas clara con respecto a mi quehacer. Recupero la idea de la pasion,
de aquello que nos mueve porque nos duele y nos afecta, lo que nos hace
entrar en accion. Es muy alentador estar oyendo tantas inquietudes, tanta
creatividad; es interesante ver las reacciones que se producen a medida que
se va aclarando el discurso y el planteamiento de cada uno, el posiciona-
miento; ese sentido que cada uno le da a lo que esta haciendo.

Estela Quintar:

Realmente creo que este ha sido un conversar, con todo lo que implica:
fuerza, en otros casos angustia, dolor; un trabajo intenso de estar con otros,
un trabajo que hay que cuidar, porque cuesta mucho mostrarse, decir que
se estd angustiado o en crisis porque no se sabe qué hacer con los propios
sentidos. Una cuestion fundante en esta propuesta es el cuidado de si mis-
mo, que es el cuidado del otro.

Coordinador

A manera de revision de lo que hemos trabajado, hasta ahora, podriamos
decir que hemos visto ;qué es un campo problematico?, scudles son las pre-
guntas que le harfamos a ese campo?, ;por qué?, ;para qué?, y, ;desde donde?,
¢como hacemos para incluir al sujeto en ese proceso? Aprendimos también



96 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

las diferentes articulaciones que afectan a un problema, los distintos niveles
de la realidad que estan en juego en una problematica particular. Es aqui
donde se incorpora esto de la resignificacion de lo dado —a partir de un
sentido claro—, la diferenciacion entre problema y sintoma. Otra cuestion
importante y compartida, fue el asumir que esto no es una “receta’, en el
sentido de que no hay una técnica Unica establecida de como trabajar estos
procesos pues cada quien ird construyendo su “metodologia” en el proceso,
a partir del sentido que decida darle a lo que haga y a las exigencias que el
contexto le vaya planteando. Indudablemente, llevar adelante este proceso
en comun tiene una postura epistémica.

4. OTRAS VOCES, OTRAS MIRADAS.
DIALOGOS Y CONVERSACIONES DEL CIRCULO DE REFLEXION 328

Este Circulo se ha caracterizado, en su conformacion, por contar con un
buen nimero de integrantes vinculados a organizaciones de base y de tra-
bajo con grupos indigenas, tanto en el espacio de la academia como de la
formacion en organizaciones sociales; a €l se incorporan también trabajado-
res de la cultura de comunidades indigenas.

Esta configuracion grupal le ha dado al didlogo intersubjetivo una flui-
dez particular, serena y abierta. Las problematizaciones tuvieron un sentido
mas existencial y se abrieron a preocupaciones de trabajo concreto.

Coordinadora

Para dar continuidad a la logica con la que comenzamos a trabajar en el pri-
mer encuentro, intentaremos recuperar lo que, como vivencia y experiencia
dejo, en cada uno de ustedes, el encuentro anterior. Esto desde dos perspec-
tivas —si es que tal division es posible— la personal y la laboral, en térmi-
nos del quehacer. ;Qué implicaciones teérico-metodologicas se introdujeron

B Este grupo de trabajo fue coordinado por la doctora Elena Castafeda, quien es integrante
del equipo responsable de trabajo que llevé adelante esta experiencia de formacion.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 97

en nuestra manera de acercarnos a la realidad?, ;cudles en nuestra manera
de construir problemas?, spudieron confrontar la experiencia de formacion
vivida en este espacio con la prictica concreta?

En este sentido, la idea es recuperar también lo que, en aquella opor-
tunidad, se construyé como problemas, para ver donde estamos ahora con
respecto a su elaboracion: ;podriamos plantear los mismos?

Participante

En mi caso se reavivo y se fue clarificando una cuestion que desde hace
tiempo traigo con respecto a la cosmovision. Me refiero a la relacion epis-
témica que puede existir entre diferentes cosmovisiones y, de éstas, con lo
didactico y lo pedagdgico —estas ultimas no como dos disciplinas separa-
das, que es como generalmente se manejan—.

He recuperado algunos conceptos; en este sentido es apasionante la
problemaitica de la diferencia y la complementariedad. Siento que hay una
complementariedad posible que tiene que ver con lo ético y epistémico,
que estd presente en la relacion sujeto/sujeto/mundo, donde se generan y se
apropian los conocimientos. Un aspecto que me parecio definitivo es que
estamos cegados por condicionamientos civilizatorios.

Algo que también dejo huella en mi, es el aprendizaje de trabajar con
otros desde la escucha, la reflexion y la problematizacion, el deseo de com-
partir y contribuir mas que imponer o convencer, esto es algo que cuesta
mucho y a lo cual no estamos acostumbrados.

Participante

Esto es interesante, porque nos pone permanentemente a pensar qué tanto
estamos interpretando lo que vemos y lo que oimos, lo que implica romper
con paradigmas y no caer en los juegos de verdad.

Por ejemplo, hay un programa en la Ciudad de México que se llama
“Atencion educativa a ninos indigenas en primarias publicas”, en el que me
toco dar una conferencia ante mas de 120 profesores. Recuerdo que en esa
ocasion, una de las primeras preguntas que hice fue: ;qué ha pasado para
que ahora digamos que hay ninos indigenas en las escuelas?, jacaso antes
no los habia? Si habia, pero han tenido que suceder muchas cosas para que



98 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

ese otro pudiera ser visible. Hay como una escision entre el discurso y la
practica, sobre todo en el caso de quienes intervenimos en lo educativo
—ya sea en espacio publico o desde una ong—; siento que es importante
aclarar qué relacion habria —epistémicamente hablando— entre accion y
sentido.

Participante

Respecto a la diferencia, la complementariedad y el condicionamiento ci-
vilizatorio, creo que son conceptos que estin intimamente relacionados
con la interculturalidad; y éste, a su vez, es un concepto en construccion
permanente, que nunca queda definido ni terminado e implica un trabajo
en conjunto, colectivo; es lo que sucede aqui en este momento: estamos
construyendo una pequena comunidad epistémica, y sumando, ademas, a
otros sujetos preocupados también por sostener un proceso reflexivo; en
ese sentido, la sistematizacion seria un aspecto clave.

Como organizacion, junto con los promotores comunitarios con los cua-
les trabajamos durante 10 anos, formulamos un programa de desarrollo a
10 anos, a partir de las necesidades de la comunidad, apoyandonos en la
formacion de recursos humanos. Algo caracteristico que marcé nuestra ta-
rea, fue la falta de sistematizacion, la falta de retroalimentacion. Una de las
preguntas en los talleres fue: ;quién es este sujeto que estd construyendo?
Esto desde la intencion —se supone— de recuperar y trabajar las ideas de
interculturalidad, sujeto social e identidad desde y para la comunidad. Pero
en realidad, quizd no se sienten parte de este trabajo que se esta desarro-
llando desde una institucion que busca una transformacion social inten-
cionada, que tiene limitantes financieras, etc. ;Cudl es la relacion real de la
organizacion con la region, con las comunidades, con el sujeto?, ;a donde
queremos llegar en esta transformacion que buscamos en la gente?, ;qué
podemos realmente ofrecer y aportar como organizacion?

Nuestro programa de formacion estd muy centrado en el andlisis del
entorno econémico, social, politico, cultural; de ahi salen los temas a desa-
rrollar. Pero hay otros referentes que nos estan afectando, cuestionando;
por ejemplo, la famosa brecha digital o la tecnologizacion, o el tema del
desarrollo y la colonialidad, json referentes para la formacion o no?, shasta



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 99

qué punto estamos ensenando a los sujetos a apropiarse del mundo?, shas-
ta qué punto lo podemos hacer nosotros?

Participante

Me parece que en el Seminario, desde el nombre que se le da, “Intercultu-
ralidad y Conocimiento”, se tomaron como lengua franca los codigos de la
academia. Esto hace que la posibilidad de didlogo quede acotada, vuelve a
los componentes étnico y cultural menos relevantes; en una conversacion
entre dos doctores, por ejemplo, ¢da lo mismo que sean negros o blancos
o que hayan nacido pobres o ricos? En realidad no da lo mismo, pero los
codigos hacen que puedan entenderse, que de alguna manera hablen de lo
mismo. ¢Cudles son las estrategias heuristicas que utilizamos para reflexio-
nar sobre la interculturalidad y el conocimiento?, jsera bueno combinar dis-
tintas estrategias? Este espacio académico de didlogo puede ser interesante,
pero hay otras maneras de aprender y descubrir, otros lenguajes y no solo
en términos de lenguas o dialectos.

Coordinadora

Lo que dices es que fuimos convocados para intentar construir una mirada
distinta, pero que volvemos al mismo tipo de practicas excluyentes de otras
posibles dimensiones —occidentales o no— que contribuyan al proceso de
construccion de conocimiento, epistémicamente hablando.

Participante

Es una propuesta para que los hallazgos que hagamos juntos no queden
acotados Unicamente a las posibilidades del pensamiento académico, que,
si bien abre posibilidades, es un pensamiento escindido. No estoy descalifi-
cando las estrategias heuristicas occidentales, si queremos trabajar la inter-
culturalidad tendriamos quiza que revisar estos aspectos.

Otra cuestion que me hace un poco de ruido tiene que ver con el pro-
blema del desarrollo humano en América Latina, del cual, creo, habria tres
tipos de expresiones: la tradicion hispanica medieval, que se caracteriza por
pensar el progreso como un hecho en si que implica redencion, salvacion;
esta tradicion contintia viva y resistio a la democracia, a los conservadores



100 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

y a la iglesia; el proyecto liberal, que promovieron las logias asociadas al
pensamiento francés, al imperio britdnico y ahora al norteamericano; las re-
sistencias culturales africanas e indigenas con sus organizaciones y logros
sociales concretos; y ahora probablemente se estén dando otros procesos
en Asia.

Ante esta realidad, me pregunto: scomo articular estos movimientos de
manera que podamos lograr una integracion en términos de respeto al otro?
Desde este espacio en especifico y esta logica, ;como se plantearia la edu-
cacion basica intercultural en México?

Participante

Me llama la atencion el hecho de que hables del pensamiento académico
como escindido, del posible acotamiento que implicaria y —sobre todo—
del desarrollo humano como predeterminado por los factores étnicos, edu-
cativos, etc. Puedo entender que, como clasificacion a nivel tedrico, pueda
funcionar para ordenar la informacion, pero en la prictica es distinto. Yo
diria que podriamos encontrar una enorme diversidad de elementos y carac-
teristicas de todas las logicas y practicas que nombraste en todos nosotros,
mas alla de nuestro discurso o de nuestras preferencias tedricas o ideologi-
cas, porque por donde uno va, carga su historia de vida, y en un pais mul-
ticultural como el nuestro, que tiene la historia que tiene, decir eso no es
menor. Yo en realidad no sé qué tan mestiza soy, no sé si sea relevante que mi
tatarabuelo sea nanhi® en el Gltimo de los casos no me importa, creo que
lo importante es a donde vas y como vas, tener claridad en las metas.

Coordinadora

Lo que hicimos en el taller anterior fue poner en tension el concepto de
interculturalidad y nuestra relacion con la teoria y los conceptos: ¢cual es
nuestra relacion con el conocimiento?, jasumimos conceptos sin saber de

% Grupo indigena otomi. Estadisticas de la Comisién Nacional para el Desarrollo de los
Pueblos Indigenas en México refieren que en el pais hay 698 762 indigenas que hablan una
de las lenguas otopame, constituyéndose en la poblacion mas grande la otomi, con 426 620
hablantes de nanhu.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 101

donde vienen, a qué realidad y momento historico se refieren, sin una pos-
tura construida desde las exigencias de nuestra realidad?, shablamos de lo
mismo porque manejamos el mismo codigo? Porque puede haber tantas
conceptualizaciones de una problematica como sujetos participando; el pro-
blema quiza no esta tanto en el concepto como en los modos de pensar,
que seria lo que aqui nos interesa para asumir una nueva colocacion ante
la realidad.

Participante
Antes de asistir al primer encuentro, tenia ya una nocion de interculturali-
dad: la pensaba como la interaccion entre diferentes culturas, simple y llana-
mente; esa idea es muy diferente de la que voy construyendo ahora, porque
una vez aqui, oyendo las experiencias de todos, trabajando conceptos, me
di cuenta de que la interculturalidad es mds que eso. En mi caso, trabajando
en agricultura organica con promotores raramuris,*’ siento que pude enten-
der mejor muchas de las cosas que ellos me decian; por ejemplo, el tema del
calendario lunar. Ellos sembraban tal dia por la noche y a mi me costaba
aceptarlo, no entendia; empecé entonces a platicar con ellos, a preguntar, a for-
talecer el didlogo, y me di cuenta de que es a partir de ese didlogo que se
puede, justamente, conocer al otro, aprender a respetarlo y, desde ese lugar,
tratar de ayudar. Sin embargo, una duda surge: la interculturalidad. ;Hasta
qué punto podria ser colonialidad?, ;como vemos la diferencia?, shay patro-
nes o indicadores para “medir” la interculturalidad?

He descubierto otra cuestion: es que la interculturalidad no es una pro-
blematica especificamente indigena, ni siquiera de culturas diferentes; creo
que esta presente también en otros ambitos de la realidad.

30 Los tarahumaras o rardmuris (que significa “los de los pies ligeros”) habitan en un 4rea de 60
000 km cuadrados que comprende 23 municipios en el estado de Chihuahua. Generalmente,
los antropologos han dividido a los grupos tarahumaras en dos zonas principales: La Alta y
la Baja Tarahumara, llamadas también “La Sierra” y “Las Barrancas”. La primera es boscosa
de climas frios; la segunda estd en barrancas donde el clima es cilido.



102 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Participante
Soy socidloga y trabajé la mayor parte de mi vida en universidades, pero
desde hace ya tiempo que trabajo en educacion indigena en diferentes ins-
tituciones gubernamentales, en las cuales la cuestion de la interculturalidad
es un tema que no esta agotado ni resuelto, y va para largo. Hay posturas
que hablan de bilingtiismo bicultural; otras dicen que en realidad no es un
problema de biculturalidad sino de promover la educacion intercultural. En
algunas instituciones lo que sucedio fue que a partir del levantamiento de 1
de enero de 1994 se reactivo la cuestion del indigenismo en general.

Me preocupa que, si no reconocemos que somos seres humanos —asi,
sin calificativos— viviendo una realidad multicultural, no vamos a poder
abordar la interculturalidad como tal y desde todas sus expresiones.

Participante
Me problematizé la exigencia de construir preguntas, problemas de inves-
tigacion. No es que no quisiera hacerlo, me interesa; pero sentia que me
llevaban a hacer algo que atn no habia decidido hacer. Tengo demasiadas
inquietudes sin resolver, por eso no tengo aun una pregunta o un problema
que articular.

Tengo dudas con respecto a la educacion intercultural, pero no quisiera
trabajarlas desde el discurso tedrico: he trabajado muchos anos en la sierra
y creo que es mas consistente si lo hago desde mi prictica concreta.

Trabajando con huicholes les dimos una cimara a cada alumno para que
fotografiara lo que quisiera —la idea era ver como percibia el mundo que lo
rodea alguien que no habia tenido en su vida una camara en sus manos—y
salieron cosas muy interesantes: ellos ven, miran distinto; ven en una foto el
contexto completo, a excepcion de que quieran senalar algo en particular.
Una persona tiene que salir completa en la foto, si no, no se entiende lo que
se quiere decir, no tiene sentido.

Les preguntamos por qué pensaban que era importante el espanol, y
nos respondieron —entre otras cosas— para escribir cartas de amor; enton-
ces escribid cada uno una carta porque los maestros querian averiguar si
los alumnos huicholes tenian mas problemas de ortografia que los mestizos.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 103

Resultd que los alumnos de Tatutsi® en ler. ano tienen mala ortografia, en 2°
se ve mejorada y en 3° tienen mejor ortografia que los mismos mestizos.

Creo que podemos llevar las preguntas que nos podamos hacer sobre
educacion intercultural mas alla de “los saberes y los no saberes”. Los cuen-
tos y las leyendas; pensar mas en términos de otras maneras de aprender,
de crear y construir conocimiento; de otras inteligencias, otras maneras de
relacionarse, de amar, por ejemplo.

Coordinadora
La experiencia, por si misma, jes suficiente?

Participante

(Qué entendemos por experiencia?, como se transmite?, ;,como se puede
medir?, squé juegos puede establecer ese concepto en términos negati-
vos?

En la escuela, por ejemplo, se evalta, se dice si el alumno aprendié o
no a partir de “la experiencia”, pero, jes la experiencia para todos la misma?
Con la teoria y la practica académicas podria suceder algo parecido: un
historiador o un antropoélogo no experimentaron la Revolucion mexicana, y
es probable, que al estudiarla, hayan desarrollado posturas diferentes; scudl
seria el parametro?

Luego del primer Encuentro, tuve un quiebre. Empecé a reflexionar
sobre la interculturalidad; me preguntaba de qué otra manera se podria
nombrar para detectar los multiples sentidos que puede tomar un concepto,
dependiendo de quién lo utilice y para qué: encuentro sobreposicion, con-
fusion, dominio. Me da la sensacion de que, al asumirlo como un concepto,
parece que no tuvieran condicion de concrecion; eso hace todavia mas difi-
cil poder apropiarse y problematizar cuestiones como éstas.

En una clase sobre diversidad —que es la tnica que hay en la Facultad
en la que trabajo en la unam— estaba explicando la idea de género, etnici-
dad y clase social; condiciones tan basicas que no pueden negarse, aunque

3 Grupo indigena huichol, “Tatutsi Maxakwaxi” en la Sierra Madre Occidental de Jalisco.



104 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

de hecho se intente, como se hace desde cierta l6gica homogenizadora en
educacion al generar “politicas publicas de diversidad”, por ejemplo; asi, se
“meten” en el mismo saco y a fuerza, las diferencias: indigenas, migrantes,
mujeres, ninos de la calle, etc., desde una nocion de diferencia que se asi-
mila mis a “carencia de algo”.

De ningtin modo se trata de negar la diferencia en nombre de la igualdad,
porque eso seria repetir la misma logica, que niega a los sujetos en su reali-
dad. Tampoco por ser indigena se adquiere automaticamente una conciencia
ni una definicion clara de la propia condicion cultural, sobre todo si tenemos
en cuenta que —tal como pasa con los mestizos— estamos permeados por
tantos anos de escolaridad “civilizatoria”, por modelos determinados.

¢Quién forma a quién?, scudl es el eje de lo cultural? Cuando hablo de
cultura no me refiero a la cultura como particularidad extrema: el conoci-
miento no es indigena o no indigena, o mestizo, La cuestion mas bien es
la capacidad y la manera de aprehension del mundo la cual se encuentra
engarzada en una serie de 16gicas y sentidos estructurantes; la manera en
la que me apropio de lo que me apropio estd articulada a distintas cadenas
significantes, lo que da sentido al conocimiento.

Otra cuestion que me interesa son las nociones de cuerpo e historici-
dad. Cuerpo, historicidad y conocimiento son conceptos que deberian estar
presentes en todas las curriculas —sean para la poblacion que sea—y como
ejes muy Utiles para pensar la interculturalidad. ;Cémo hacemos para traba-
jar esas cuestiones en la formacion de agentes educativos, de maestros?

Coordinadora

Trajimos desde nuestro discurso algunos conceptos, algunos de ellos expre-
sados como mitos, lo que podriamos llamar pardmetros. Seria interesante
problematizarlos, abrirlos, sospecharlos; reflexionar sobre ellos a la luz de
las categorias estructurantes de la propuesta.’* Se habloé de sujeto —con

32 Estos conceptos ordenadores se desarrollaron a lo largo del primer encuentro. Se
hace referencia a los conceptos de historicidad, totalidad, (como articulacién), realidad,
sujeto y subjetividad propios de la epistemologia de la conciencia histérica o del presente
potencial.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 105

mas de una connotacion—, se hablo ademas del lenguaje; se hablo de la
asimetria, de la otredad, de la alteridad; de la valoraciéon de la experiencia y
la escision entre practica, investigacion y teoria como si correspondieran a
momentos distintos que pueden ser desarticulados, asi como de las necesi-
dades, de la dignidad, del desarrollo humano; y del concepto de mestizo.

Participante

Con respecto al término indigena, se abren ante mi algunas interrogantes,
por ejemplo: ;qué criterios se toman en cuenta para definir quién es y quién
no es indigena?, ;quién asume esto de las “practicas indigenas™, quién sien-
do indigena asume “practicas no indigenas”?, ;de qué se trataria una practica
indigena o una practica no indigena?

Participante

Un companero hizo la siguiente afirmacion: “Nosotros no queremos ser
como los mestizos, queremos ser nosotros mismos”; es una cuestion dificil
para resolverla desde una “identidad mestiza latinoamericana”. No es tan
facil como decir: “yo soy mestizo y ser mestizo es asi y asi”.

Quiza el problema de ser uno mismo, de ser con dignidad, de ser el
autor de la propia vida de acuerdo con lo que uno quiere, sea un problema
de y para todos; entonces, el problema de la identidad, ¢seria independien-
te de lo étnico?, squé implicaria “ser nosotros mismos” en términos de
identidad y asumamos la cultura como un componente definitorio de la
construccion?

Coordinadora

¢Por qué no intentamos ver qué nos estamos imaginando cuando hablamos
de “los sujetos™?, ¢quién es un sujeto?, shablamos también de nosotros cuan-
do hablamos de “los sujetos”?, ;somos parte de esa problematizacion?

Participante

Creo que es importante recuperar lo de sujeto sujetado. Sujetado a contra-
dicciones, a busquedas, a luchas, a problemas, a su historia, que busca, hace
y se hace preguntas y acciona en relacion con posibles respuestas.



106 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Participante

Creo que todos coincidimos al pensar en un sujeto desalienado, un sujeto
historico ubicado en el espacio, posicionado en el tiempo y ante su expe-
riencia.

Participante

Pero ademads, con capacidad de proyectar, transformar, desarrollar, anticipar
futuros, aceptando la invitacion a leer y develar parimetros de pensamiento
y de accion. Todo esto tendria que ver con el sentido, el hacia donde va-
mos, cuando hablamos de desarrollo, de dignidad, de transformacion social
intencional, estamos hablando del sentido de nuestro quehacer. Me parece
que esto estaria representado por la categoria de presente potencial.

Participante

Ser desalienado es estar consciente de que, como sujeto, uno es también
actor en la realidad, lo que implica, a su vez, una postura ante esa realidad;
eso puede llevarte a una enorme infelicidad, porque darse cuenta de lo que
estd sucediendo realmente seria doloroso; el engano y lo que es mas profun-
do, el autoengano. La alienacion, generalmente, es mucho mas confortable,
mas tranquila. Si lo planteamos como una dicotomia —sacrificio/comodi-
dad— me parece que seria peor porque estariamos minimizando una cues-
tion muy compleja, que va mas alld de la dicotomia.

Participantes?

Cuando pienso en ser nosotros mismos, recuerdo a mi abuelito, quien decia
—en su idioma materno— que se debe valorar la existencia, porque un ser
humano que va a ocupar un espacio, va a tener una relacion con la natura-
leza, una responsabilidad. Para nosotros la luna y el sol, son los padres del
ser humano, del ser maya otzil, llamamos a la luna Po, al sol Anam y al ser
humano Poanam, que quiere decir hijos de la luna y el sol, este es el tipo de
relacion que establecemos con la naturaleza. El ser humano deberia respe-

3 participante maya otzil de Guatemala.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 107

tar la naturaleza, el espacio que habita, actitud que implica, por efecto, una
relacion de respeto con todo ser humano que le rodee. Habria que pensar
en ganar espacio, ocupar escenarios para poder servir a los demds, porque
si vamos a pensar en desligarnos de nosotros y de nuestra comunidad, de lo
que digamos o pensemos, estamos perdiendo nuestra identidad.

Los grupos etnia Maya Otzil de Guatemala, valoramos el respeto, el
compartir un espacio en iguales condiciones entre nosotros; por eso me
pongo a pensar en este momento en qué queremos como pais, como pue-
blo. En mi pais se estd perdiendo el valor del ser humano, de los sujetos
diferentes; a veces —si llega— la educacion bilinglie se rechaza, y siento
que eso seria como rechazarme a mi mismo.

Participante

Decimos que de acuerdo con las vivencias a las estructuras en las que nos
formamos, creamos nuestros codigos de interpretacion; asi, cada quien tiene
sus codigos y de acuerdo con ellos llegamos a ser nosotros mismos, a ser su-
jetos. Pero me pregunto: ;cuando vemos al otro como sujeto?, ;cuando como
objeto?, scudndo nos ve €l a nosotros como objeto o cuando como sujeto?
En cuestiones de género, por ejemplo, para ser una “buena” mujer, depen-
diendo de las diferentes culturas, una tiene que cumplir con determinados
roles impuestos o construidos, entonces, partiendo de este mismo principio,
me pregunto: sel hombre estd viendo a la mujer como sujeto?, scuindo es
sujeto?, scudndo se convierte en objeto?

Coordinadora

Se podria decir que hay una multiplicidad de propuestas y maneras de pen-
sar al sujeto: es la mirada epistémica —el angulo de colocacion— la que
va a determinar como veamos a ese sujeto; el neoliberalismo, por ejemplo,
estarfa planteando un sujeto minimo, consumista, sin proyecto, un sujeto
subordinado que, ademds, se sienta bien en su subordinacion.

Desde la propuesta de la matriz epistémica de la conciencia historica, hay
una exigencia de razonamiento, de pensamiento, que nos obliga a tensar
la “idea” de sujeto en la realidad concreta. En este sentido, se hace referencia a
un sujeto con capacidad de dar cuenta de si y de desplegarse en sus posibili-



108 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

dades, en sus potencialidades, para lo cual tendriamos que pensarlo contex-
tuado, historizado y posicionado.

Cuando se historiza un sujeto, uno pregunta y se pregunta: qué, quién,
por qué, para qué, para quién, de parte de quién, quién quiere. Ante enun-
ciados tales como “sujetos del desarrollo” uno esta alerta, vigilante —epis-
témicamente hablando y en el sentido que lo plantea Bachelard— hay una
exigencia de conocimiento que va mas alla de repetir el concepto, y esa exi-
gencia hace que nos pongamos en relacion, que cuestionemos el concepto,
veamos su congruencia con la realidad concreta: ;quién habla de este enun-
ciado?, sen qué realidad?, scon qué sentido?

Esto, entre otros aspectos, seria problematizar/nos: preguntarse a qué
intereses obedece, en qué contexto politico, econémico y social, sucede.
Asi, emergen categorias como historico, sujeto étnico, educacion bilingtie
intercultural... categorias que nombran fendmenos que, si bien, han existido
siempre, no de la misma manera.

Me gustaria invitarlos a seguir profundizando en esta cuestion del sujeto.
(Qué es un sujeto?, ;quién es un sujeto?, stoda unidad biopsicosocial es un
sujeto?, jqué es lo que diferencia a un sujeto de otro? No lo podemos saber
solo como una conceptualizacion a priori, sino de acuerdo con las realidades
en las que estamos inmersos —que pueden ser miles, en términos de la de
cada quien— en la articulacion de sus diferentes niveles o expresiones.

Cuando trabajamos con el otro, lo hacemos desde su reconocimiento
como sujeto, en una relacion horizontal en donde no hay lugar para la pres-
cripcion, la definicion, la determinacion ni la imposicion de lo que “es” y
por lo tanto el, otro deberia ser, necesitar, sentir, sufrir. Es una afirmacion
que, en un plano de construccion de conocimiento, tiene mucha importan-
cia; sin embargo, creo entender lo que dijo la companera: esta construccion
relacional debe estar menos centrada en juicios de valor que cierran esta
posibilidad de construccion en y desde la relacion sujeto/sujeto.

En América Latina podemos ver actualmente que, para sufrir, ser margi-
nado o excluido, no es condicion ser indigena. Digo esto porque pareciera
que quedamos como entrampados en discursos que legitiman al otro como
externo a mi mundo. Los discursos estan sustentados en logicas de pen-
samiento y de organizacion del mundo que pueden realimentarse a través



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 109

de otros discursos que, aparentemente, estén diciendo lo contrario. En este
caso, podemos correr el riesgo de ver al otro como por debajo o por encima
nuestro, pero nunca como un sujeto, un legitimo otro con quien es posible
pensar y, consecuentemente, generar una relacion horizontal desde la cual
construir conocimiento del mundo.

Participante

Creo que hay algo que estd implicito, pero que es necesario poner sobre la mesa,
porque aqui estamos hablando, reflexionando, problematizando; pero ¢sestamos
conscientes de que es nuestra responsabilidad resolver nuestros problemas?, ¢de
que nadie lo va a hacer por nosotros por mas diagnoésticos que hagamos de la
situacion, por mucho que “le digamos a la gente lo que tiene que hacer”?

Si queremos conservar nuestra cultura, no podemos esperar que ven-
ga un norteamericano, un mexicano que no es indigena, una oNG o0 una
dependencia de gobierno a hacerlo; somos nosotros quienes debemos
preocuparnos por resolver cOmo vamos a vivir, cudles son nuestras nece-
sidades, cudles son nuestras opciones, qué alternativas podemos construir,
etcétera.

Nosotros, para conservar nuestra cultura por ejemplo, abrimos nuestra
propia escuela, nuestra propia secundaria. Porque sentimos que en las es-
cuelas oficiales eso no sucede, y a veces sucede mas bien todo lo contrario;
incluso, la educacion bilinglie que ofrecen en realidad no es tal. Creo que
con eso no alcanza; también tenemos que saber para qué existimos, para
qué queremos conservar nuestra cultura, por qué queremos defender lo que
somos, reforzar nuestra identidad.

Coordinadora *

Me gustaria que todos los conceptos que ubicamos como “mitos”, pudieran
verse de forma mas compleja. Por ejemplo, si me identifico como sujeto
‘qué es lo que me define? En este sentido creo que son las experiencias

3% La maestra Ursula Klessing es Directora del DVV I1Z/DVV (Asociacién Alemana para
la Educacion de Adultos en México) y conjuntamente con el creraL ha organizado este
Encuentro.



110 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

que hago cotidianamente, pero si las dejo como fijas e inmovibles no voy
a poder transformar el mundo en el que estoy viviendo. En mi opinion,
las experiencias estan vinculadas a la conciencia critica. Es lo que permite
transformarlas. La experiencia en si, puede darnos una idea de algo inamo-
vible, pero también de algo muy dinamico. De qué manera me defino como
sujeto colectivo, politico, de derechos, €tnicos. ;Qué significado le doy a
estos “apellidos?, ¢los puedo ver en la experiencia, en la practica?; el sujeto
¢étnico siempre ha sido un concepto de exclusion, pero también puede ser
una concepcion de reivindicacion; en ese sentido la contextualizacion de es-
tos apellidos es sumamente importante, para poder ubicarme en el mundo,
¢coOmo me quiero ver y como decir quién soy?, ;quién determina quién es, y
en qué momento soy un sujeto politico?, si alguien dice: td votas, sentonces
soy un sujeto politico?; y si digo: quiero participar en cualquier ambito de
la sociedad pero nadie me da el derecho como sujeto de derecho, entonces
¢Nno soy sujeto politico?; un concepto se vincula con el otro, pienso que esto
se da segin como me identifico dentro de estos conceptos, como los inter-
preto y qué significado les doy. Pienso que el sujeto étnico realmente me
causa muchos problemas, si no esta explicito su significado reivindicativo, si
se deja nada mds asi. Lo mismo sucede con los sujetos colectivos, ;quién es
el sujeto colectivo?, también podria ser muy excluyente dentro de la colecti-
vidad de la cultura indigena, ;qué hace un indigena que no quiere aceptar
todas las normas juridicas, y que de repente le surge en su mente “yo tengo,
quiero, me muevo, propongo, en mi propia cultura”? Creo que podriamos
abrir mas estas complejidades que pusimos sobre la mesa y que nos trae el
usar estos “apellidos” de los famosos sujetos

En cuanto a los mitos hay que dar también con su significado. ;Como
interpreto mi experiencia?, ,qué estoy haciendo y para qué?; de igual modo
el sentido de la identidad, creo que cada persona tiene una identidad, ya
sea critica o alienada, el caso es entrar a esta problematizacion: ;como me
veo como sujeto, quién me dice esta es tu identidad?; aqui hay que tener
en cuenta que el estado también tiene voz. La identidad indigena shay una
clara identificacion de esta identidad?, ;qué significado damos nosotros a
la identidad indigena? Creo que deberiamos posibilitarnos el ver y vernos
mas criticamente, lo que implica mds conciencia reivindicativa. Me hubiera



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 111

gustado problematizar mucho mas todos esos “apellidos”, cuando y en qué
momento los usamos y sobre todo para qué.

Participante

Me parecio valioso tomar estos conceptos y desmitificarlos, pero hubo un
momento en que me desesperé, porque cada concepto nos lleva a otro que
teniamos que desbaratar. Cada cosa que vamos construyendo como base
para reflexionar, la podemos destruir en ese mismo momento, pero ahora
me queda claro que los conceptos se hacen, deshacen y rehacen. Al rehacer-
los, al contextualizarlos e historizarlos, les ponemos unas pequenas anclas
sujetadas a lo concreto, para darles ciertas certezas, pero que no son solo
permanentes. Entiendo que éstas son ahora las categorias que me permiten
construir conocimiento.

Participante

Comparto la importancia de tener un proyecto con sentido, pero la posibilidad
de realizar un proyecto pasa por otra cuestion: la capacidad de desarrollar un
pensamiento propio. No creo que la transicion de una sociedad homogénea
y excluyente hacia una sociedad intercultural, multicultural o plural, se resuel-
va solamente con la confrontacion entre indigenas y mestizos. Creo que el
asunto es mas complejo e incluye muchas otras realidades. Es precisamente
por esto que creo que la educacion ocupa un lugar muy importante en todo
este proceso, porque la escuela, si bien carga con la responsabilidad en la
construcciéon de una sociedad con caracteristicas como las nombradas, es
también una opcion con mucho potencial para la transformacion.

Los indigenas tampoco son homogéneos —tampoco incluyentes— hay
también cuestiones muy contradictorias entre ellos. En este sentido, digo
que es importante el proyecto y el sentido, pero desde la capacidad de pen-
samiento propio y autonomo, porque ademas todo esto nos provee de una
dimension ética que no es menor.

Participante
Esto que dicen las companeras nos demuestra que lo cultural es una di-
mension que no se puede minimizar ni hacer a un lado. Me pregunto si se



112 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

hubiese aprobado la ley indigena en vez de la indigenista, sla hubiéramos
asumido realmente como tal?, ;podriamos haber llevado a la practica todo
lo que dijimos?

Participante

Hay determinadas acciones y comportamientos que, aunque son daninos y
destructivos, no los registramos en nosotros mismos y los reproducimos en
el discurso, aunque planteemos algo totalmente diferente en €l. Creo que el
reto es justamente dar cuenta de ellos, tomar conciencia, ver como los pode-
mos transformar y construir desde ahi.

Coordinadora

Se podria decir que cuando empezamos a dar cuenta de ciertos fenodmenos,
a reflexionar sobre ellos —como aqui, ahora— hay como un primer mo-
mento de conmocion que nos provocan esos hechos ante los que logramos
posicionarnos, para verlos desde angulos distintos. Ahora, lo que habria
que trabajar es: ;qué hacemos con esa conmocion?, scudles podrian ser los
siguientes pasos?, jcomo resignificamos esta conmocion? Es decir, ;como
podemos organizar nuestras preocupaciones y pensamientos, a fin de con-
vertirlos en posibilidad de construccion de conocimiento y de accion? Es
necesario empezar a cultivarlo y ejercitarlo. Lo que podamos hacer en este
espacio deberia ir mas alla de una mera disquisicion de orden académico
—no se trata de hacer una tesis ni mucho menos—. La intencion es recupe-
rar el deseo de reconocer la realidad para trabajar con ella, entendiendo la
construccion de conocimiento como algo mds amplio, que no esta restringi-
do a ningun espacio —académico, universitario— sino como en un proceso
permanente y cotidiano, que puede potenciarse desde cualquier nivel de la
realidad, pero sin olvidar que la conciencia implica accion.

Haciendo una recuperacion de lo que plantearon ustedes en el encuen-
tro pasado, como problemas de investigacion, les propondria resignificarlos
y problematizarlos, para ver, desde estas nuevas herramientas, qué nos fue
aportando este encuentro; si se sostienen en su planteamiento, o si el pro-
blema puede trabajarse y ain mds para ver lo que subyace en €l; es una
posibilidad que la inquietud planteada en un principio tenga que ver con



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 113

algin aspecto puntual —podriamos decir “sintomatico”— de la realidad el
cual los afecte y conmueva mas que con un problema de investigacion en
el sentido estricto; es en esa direccion que les propongo este ejercicio.

Participante

Mi propuesta de problema tenia que ver con como lograr una relacion en-
tre hombres y mujeres tenida por la “interculturalidad” —entendiendo que
tanto lo masculino como lo femenino son construcciones sociales, cultu-
rales distintas—, una relacion desde una logica de sujeto/sujeto y no de
sujeto/objeto, que es lo establecido. Me asumia en este planteamiento como
el responsable de acercar herramientas para descubrir justamente las acti-
tudes aprendidas que interfieren en esta relacion. Lo que me mueve a esta
reflexion y a buscar una via de accion al respecto es el deseo de que mis
hijos puedan vivir en un mundo diferente, en el que las relaciones sean
entre pares, tanto de género como en todos los dmbitos de la realidad. Hay
algo con lo que no estoy de acuerdo, me tensa y, en respuesta a esa tension,
tengo que hacer algo.

Coordinadora
(Podriamos decir entonces que a ti te preocupan las relaciones intergenéri-
cas marcadas por la cosificacion?, si fuera asi, esta preocupacion se presenta
como una cuestion amplia y difusa; es como si se senalara mas un tema que
un problema. Esto es fundamental para ir focalizando la mirada, el interés,
el deseo de saber. Ahora, ;como hacemos para transformar este tema en un
problema, metodologicamente hablando?

Podriamos seguir preguntindonos: ;qué quieres decir con que te tensa?,
Jte enoja?, jte conmueve?, ;qué es con lo que no estds de acuerdo?

Participante

Con la manipulacion y el uso y abuso de poder que se genera desde los estereo-

tipos, roles y patrones que se nos marcan y tenemos que cumplir para ser “bue-

nos hombres” y “buenas mujeres”, validados y legitimados por la sociedad.
En el caso de los hombres por ejemplo, y particularmente en mi co-

munidad, uno tiene que ser proveedor, valiente, fuerte; hay incluso detalles



114 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

como tener bigote y pelo. Se podria decir que en realidad esos son manda-
tos que estan mas alla de cualquier comunidad y se podria aplicar —con las
diferencias locales, por supuesto— a la sociedad en general.

Me pregunto entonces si es realmente necesario cumplir con todas estas
condiciones —que si ademas seguimos al pie de la letra nunca podria-
mos estar a la altura— para ser un hombre “de verdad”; pero si no las
cumples entras en una cadena de reproches y marginacion que podria des-
embocar —y sucede— en alcoholismo, drogadiccion, violencia intrafamiliar,
delincuencia, incluso suicidios. Esta, no es una justificacion de este tipo de
actitudes, pero si, de cierta manera, podrian ser una causa de ellas.

Coordinadora

¢Podriamos decir que una de las cosas que te toca y te conmueve, es la pre-
sion y la tension que esta demanda de masculinidad impone a los hombres
en general, pero también a ti mismo?

Participante

Lo que me preocupa es como entra uno en esa logica y qué puedo hacer
para modificarla. En el encuentro anterior, cuando planteé este problema,
todavia no estibamos muy entrados en la cuestion de la problematizacion
y lo veia tnicamente como relacionado a los hombres y a las mujeres en
general, en abstracto; creo que ahora, desde mi practica, tendria mas que
ver conmigo y con los promotores y las promotoras con quienes trabajo di-
rectamente —y que a su vez trabajan en comunidad— el generar un espacio
concreto de reflexion y de busqueda de vias para empezar este proceso de
transformacion, o, como decia antes, acercar herramientas para que ellos
mismos descubran sus condiciones y las alternativas. Lo complicado para
mi, es que este tipo de situaciones son muy dificiles de evaluar, saber si es-
tan teniendo resultados negativos o positivos; no hay indicadores concretos
para “medir;” pero si hay pistas de la gente que se pueden escuchar, sirven
para ver como va el proceso. Por ejemplo: nosotros trabajamos por separa-
do con las promotoras y los promotores, pero la mayoria son parejas que
trabajan en su comunidad. Le preguntaba a una promotora Raramuri si consi-
deraba que habian tenido buenos resultados las reuniones de trabajo con los



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 115

varones, a lo que ella me respondio: jsi!, porque a los tres o cuatro meses de
comenzadas las reuniones, su esposo ya no la violaba. Hubo otro caso en
que un senor de mds o menos 50 anos se lastimo, se quebré una pierna y
tuvieron que ponerle un yeso; a la semana, alegando que ¢l era fuerte y no
necesitaba de eso, se lo quito. Luego se quebré una mano y volvio a hacer lo
mismo, se fue adaptando, “se las fue arreglando”; pero resulta que ahora le
duele mucho porque sus huesos no soldaron bien, para cumplir con el este-
reotipo de decir que no le dolia, que era fuerte, no podia quejarse. Entonces
terminé diciendo jsi!, efectivamente era duro cumplir con los estereotipos
que se le habian asignado culturalmente.

En términos personales, he descubierto ademas, o me hicieron ver que
no es necesario vivir de acuerdo con estos mandatos para ser un hombre
verdadero; esto me genera una sensacion de tranquilidad que se refleja en
un mejor funcionamiento a nivel familiar. Me siento bien, pero también sé
que todavia me falta mucho por descubrir, porque no es tan simple cambiar
lo aprendido a lo largo de toda una vida en la escuela, en la familia y en la
sociedad en general.

Participante

¢Como estds contextualizando las practicas culturales?, squé peso le estas
dando a las practicas colectivas que dan sentido al proceso de socializacion
de un varén en esa colectividad?

Participante

En vez de decirles “ustedes estin mal en esto y esto”, lo que he estado ha-
ciendo, es tratar de generar un espacio donde ellos descubran sus propias
dificultades para poder accionar desde su propio contexto y cosmovision,
—en este caso, Raramuri— sistematizando permanentemente la practica,
buscando el empoderamiento de ellos como personas, desde el punto de
vista del ser, tener, poseer y disponer; que ellos mismos se asuman como
sujetos de vida. Es un proceso muy largo. Me preocupa como acelerarlo;
ademas, sistematizarlo.



116 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Coordinadora
En lo que plantea el companero, ;ven ustedes la posibilidad de construir un
problema de investigacion?

Participante

Creo que hay tension, interés y pregunta; una inquietud, un interés por co-
nocer, por saber y por buscar una solucion a algo que incomoda; es decir,
un sentido, algo que conmueve y se debe problematizar.

Participante
Creo que el companero estd pensando dejar que la comunidad busque y
decida con respecto a esta problematica. Me pregunto: hasta qué punto in-
cluyo, dentro de su problematizacion, la cuestion del relativismo cultural y
de los valores que no pueden ser universales, lo cual implica que no todo
es valido por el hecho de ser cultura.

¢Se va a lograr el empoderamiento tan solo con que ellos digan lo que
quieren hacer? La cultura es dinamica y tiende siempre hacia cuestiones
cualitativas que respondan realmente a necesidades —no solamente mate-
riales sino espirituales—, ;como estan ustedes posibilitando esta reflexion
en equipo? Durante 500 anos hemos aprendido que los indigenas no somos
nadie y, para tener validez, por tanto, debemos abrazar las practicas del que
viene de afuera; ;no seria mejor buscar la manera de tener una mirada mas
amplia, para ver no solo lo que conviene a ese grupo, sino a toda la comu-
nidad, a toda la etnia?

Participante

Es basico tener clara la intencionalidad. El silencio juega a veces un papel
importante como herramienta en este tipo de dinimicas, pero siempre par-
tiendo de la idea de que, luego, se debe también abonar, poner, guiar.

Me da la sensacion de que estas proponiendo un mecanismo de re-
significacion de la masculinidad, desde la apropiacion critica de la propia
historia y la toma de conciencia de los propios referentes y mandatos. Ese,
si bien es un trabajo subjetivo y hasta individual, requiere de un proceso
colectivo, de construccion con otros en los que podamos reflejarnos. Pero,



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 117

¢como convertirla en una practica social que permita a las generaciones
futuras asumirla como posible, viable y hasta natural?, ;como ir mas alla de
un grupo de promotores?, ,como hacer para que sea una practica en la que
puedan erradicarse esos sistemas de sancion social, de legitimacion, exclu-
sion e inclusion?, ;como se alimentan y reproducen esas practicas?

Coordinadora

Si recuperamos todo lo dicho a partir de la problematizacion del compane-
ro, podriamos ver que nos quedamos con la parte masculina de esta pro-
blematica de género, aun cuando uno de los planteamientos era justamente
la necesidad de recuperar la relacion de género, en aras de romper con los
mandatos y la escision que las asigna. No tendremos un panorama claro de
las condiciones actuales de las relaciones intergenéricas, si estamos obser-
vando solo un aspecto de ellas.

Participante

Me pregunto si lo femenino y lo masculino son realmente expresiones cultu-
rales. Se podria decir, mas bien, que la cultura del pueblo Raramuri engloba
una serie de creencias y practicas sociales respecto a las relaciones interge-
néricas. Esas practicas cumplen, quiza, una funcion al interior de ese grupo
étnico, ¢cual seria esa funcion?

Participante
Entendemos por cultura lo que define la manera de ser, de actuar y de co-
nocer. Producir la cultura, como una cuestion historica, en una sociedad y
en un grupo no es privativo del género; tanto una mujer como un hombre
construyen y actian.

¢Se puede hablar de interculturalidad al interior de un grupo cultural?
Habria que pensar en otros términos, por ejemplo, la intraculturalidad, pues
dignificindola, desarrollindola, asumiéndola, permite establecer una rela-
cion intercultural con los otros.



118 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Coordinadora

Si se escuchan, en algin momento la discusion tomd un giro: de repente,
el discurso suena un poco prescriptivo y, la prescripcion, no significa pro-
blematizar.

Participante

Estaba pensando en la interculturalidad intergenérica y sobre las funciones
que cumple la cultura en cada grupo étnico. Habria que buscar quiza la ma-
nera de lograr interculturalidad genérica sin violentar los derechos femeni-
nos y masculinos, y sin que se convierta en una imposicion para ninguno de
los dos. Pienso, por ejemplo, en la familia: es, en varios sentidos, el nicleo en
la comunidad; entonces habria que incluir ese aspecto en la problematizacion,
no alcanzaria con pensar solo en los promotores, es necesario pensar también
en como incluir, en este sentido, a la cultura familiar de las comunidades.

Coordinadora
¢Como organizarias la pregunta?

Participante
¢Como podria sensibilizar a la comunidad en el valor y la igualdad del ser
humano, especificamente entre mujer y hombre?

Coordinadora
¢Como podrias hacer esa misma pregunta sin que implique tu participa-
cion?

Participante
¢Es importante que haya igualdad entre hombres y mujeres?, ses posible?

Coordinadora

¢Cudles son las relaciones construidas entre hombres y mujeres que me per-
miten como asesor decir que la relacion actual representa una relacion entre
sujeto y objeto?, ;quiénes son, en la comunidad Raramuri, los intérpretes de
la cultura?, ;los hombres o las mujeres?



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 119

Respecto a la idea de acercar herramientas para que la gente descubra
los aspectos que interfieren en su desarrollo, pregunto ;qué se entiende por
desarrollo?, scudl es el desarrollo que se quiere lograr?, jcudles serian los
indicadores que estamos esperando encontrar para saber si hubo o no desa-
rrollo?, ;qué quiere decir este concepto para la cultura indigena en términos
economicos, sociopoliticos, etc.?, scomo estoy interpretando todo eso?, scomo
entiende la gente el concepto de empoderamiento?, ;,qué sabe la gente de esos
conceptos?, ¢de qué manera el contexto de la interculturalidad me sirve para
impulsar un proceso de darse cuenta de la sumision o la dominacion?

A modo de cierre.

Quedan planteados problemas metodologicos determinantes: jscuando
nos construimos en un problema de investigacion?; un problema social vi-
vido particularmente, ses siempre un problema de investigacion?, ;qué es
lo que abre camino para la construccion de un problema de investigacion?,
¢qué son un tema y un sintoma social?, ;qué logica de razonamiento sostiene
a una hipotesis?

La cuestion de la complejidad del problema de investigacion, desde una
perspectiva epistémica no analitica —o hipotética deductiva— tensé positi-
vamente la dindmica grupal y quedo pendiente como trabajo a repensar en
el proximo encuentro.



120 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

5. EXPERIENCIA ORGANIZATIVA DE LA NACION PUREPECHA ZAPATISTA
DEL ESTADO DE MICHOACAN

En 1989 hubo una gran movilizacion de campesinos, indigenas y obreros de
Santa Fe de la Laguna. Con la unidad que se logro, empezo a aparecer el sim-
bolo del pensamiento indigena: la bandera purépecha que presenta una
sintesis de las cuatro regiones. Santa Fe de la Laguna® es ahora parte de
una gran movilizacion en Michoacan.

Existian varias organizaciones con diferentes tendencias —trotskistas,
marxistas, maoistas...— pero lo que no habia era un pensamiento indigena; de
ahi la discusion con algunos companeros que decian: “por qué no plantea-
mos que el pensamiento marxista lo vistamos de indio”, de purépecha. Para
ello se empezo6 a indagar sobre la filosofia indigena purépecha, las moviliza-
ciones, las demandas de los pueblos, que, en este caso, eran por la tenencia
de las tierras comunales, la invasion de los ganaderos y la tala de bosques.

En las marchas surgio el lema guichar guinape, que quiere decir nuestra
fuerza; es algo que impacté y que empezo a generar conciencia dentro de
las comunidades indigenas. Cada quien comenzé a adoptar, en todas las
marchas, esta frase. Con esa vision y ese pensamiento se hacian reuniones
en diferentes comunidades; este lema estuvo siempre y hasta la fecha sigue
presente.

% Si se si hiciera un balance de estas movilizaciones podiamos decir que repercutié en
varios sentidos para la comunidad indigena de Michoacin en México. En primer lugar,
la comunidad consiguié el reconocimiento definitivo de sus tierras comunales, con esto
recupero las tierras que estaban en manos de pequenos ganaderos y actualmente sobre éstas
la comunidad estd promoviendo un tianguis artesanal. En segundo lugar, influyé también
en la unidad de la comunidad en torno a una causa comun, aunque después se dieron otros
conflictos al interior de la comunidad ya que fue el centro de una red de organizaciones
sociales independientes del gobierno federal. En cuarto lugar, la lucha de la comunidad de
Santa Fe de la Laguna se volvié un simbolo y un referente para otras comunidades del area.
Por ultimo, implicé un cambio en la relacion entre el gobierno y los purépechas al inicio de
una década de movimientos étnicos en el pais y en América Latina.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 121

El movimiento de la ucez* pasa por otro rumbo, otros momentos; brota
cuando empiezan a formarse cuadros indigenas en Michoacin, que surgen
de las normales indigenas o de casas de estudiantes de la Universidad; ellos
fueron quienes empezaron a hacer un pequeno planteamiento: denomina-
ron como una primera organizacion, después de la ucez, lo que era Shanar
iret (camino del pueblo); pero, con un perfil indigena, seguian existiendo
dos pensamientos, los marxistas, quienes decian que era el momento para
solucionar por la via armada todos los conflictos de las tierras comunales o
los contflictos entre los pueblos; otras personas decian que era el momento
de ir pensando con una filosofia indigena y aprender de nuestros abuelos la
necesidad de discutir, analizar y ver nuestra realidad, plantear un panorama
general a través de un diagnostico sobre nuestra realidad y rumbo.

Se fortalecieron estas dos tendencias, se divide la primera organizacion
y queda en 1991 o 1992 sélo una; no habia nombres sélo reuniones a las
que asistian muchas comunidades de representantes de bienes comunales
y activistas purépechas que estaban construyendo un proyecto amplio. En
esos anos surge la reforma del articulo 27 constitucional. Es cuando las or-
ganizaciones indigenas plantean el decreto de nacion purépecha, en donde
se habla sobre el rechazo a la reforma constitucional. En este momento, la
gente empieza a preguntar: jcudl es nuestro proyecto de nacion?, porque se
estd hablando solamente de una reforma; pero, ;cual es el proyecto politico
de la nacion purépecha? asi, comienza a surgir la tendencia hacia la auto-
nomia de los pueblos indigenas, basada en el convenio 169 y en el anilisis
de otros articulos constitucionales; es cuando empieza a haber pequenos
planteamientos de formacion de una organizacion indigena, la cual se es-
tablece formalmente como nacion purépecha. Se crea su estructura y sus
comisiones, que practicamente se centran en la actividad productiva para
los pueblos indigenas, la defensa permanente de las tierras comunales y un
proyecto educativo para mujeres.

Han sido diferentes los espacios donde la nacion purépecha empezo a
avanzar, pero algo muy importante sucedio cuando surgio la iniciativa de

30 ycez. Unidn Campesina de Estados Zapatistas en Michoacdn, México.



122 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

los campesinos en torno a la organizacion de la nacion purépecha zapatista;
aparecieron las ofertas de créditos externos; es ahi donde nos pusimos a
pensar sobre la autonomia. Pensamos, ;cudl es nuestra vision?, ;cudl es nues-
tra actitud?, ;qué es lo que hacemos o de qué manera llegan esos recursos?,
en lugar de hacer la unidad del pensamiento indigena, ;podrian romper con
el proyecto de nacion?

A nivel nacional, se estaba gestando el movimiento indigena, en 1994,
surgio el Ejército Zapatista de Liberacion Nacional en donde las ideas son
similares; tuvimos una invitacion para asistir, con propuestas, a la Primera
Convencion Nacional. Cuando se creé el Congreso Nacional Indigena (cNp),
posteriormente, se dieron conflictos al interior de la Nacion Purépecha;
sigo pensando que los recursos externos rompen con ese pensamiento que
estamos construyendo y, en vez de unirnos en un proyecto alternativo, nos
dividen. Aparecen dos naciones, la purépecha con tendencias electorales y
de busqueda de créditos para impulsar proyectos productivos afiliados con
el estado vy, la Organizacion Nacion Purépecha Zapatista con un proyecto
que estd en construccion sobre la autonomia regional de los pueblos indi-
genas; hemos participado en varias movilizaciones en torno al movimiento
zapatista a nivel nacional.

En la actualidad, los trabajos que estd realizando la Nacion Purépecha
Zapatista son proyectos educativos en relacion con la alfabetizacion, pero
orientados hacia los derechos humanos: organizaciones de campesinos que
desarrollan proyectos en coordinacion con la Fundacion Rigoberta Menchu;
proyectos productivos, educativos, de cine, entre otros. Son las primeras
formas de reorganizarnos nuevamente como Nacion Purépecha Zapatista;
esto no quiere decir que durante todos estos afios no hayamos crecido, si lo
hemos hecho, aunque nuestra participacion ha sido mas para fortalecer-
nos internamente, ubicarnos, tener claridad de pensamiento, de como
tenemos que impulsar y aterrizar en un proyecto de autonomia; sin em-
bargo, con lo que ha pasado en estos ultimos dias sobre la aprobacion de la
ley indigena, volvemos a pensar en ¢cudl va a ser el rumbo?, ;qué es lo que
tenemos que hacer?, ;qué es lo que sigue?; porque a pesar de que hay con-
troversias constitucionales, las comunidades impulsan otros amparos contra
esa ley. Estamos haciendo reuniones los sibados, cuando estin todas las



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 123

autoridades y la gente tiene tiempo para ir a todas las comunidades e ir jun-
tando todos los amparos. Es un trabajo fuerte en el cual estamos aterrizados
en este momento; muchos companeros asisten a las asambleas de las comu-
nidades para hacer ese tipo de trabajo, para ampararnos ante la ley.

Lo que ahora estamos haciendo es propiciar una reunion de comuni-
dades y al mismo tiempo invitar a todas las organizaciones indigenas inde-
pendientes, —independientemente de sus tendencias—. Estamos planteando
un proyecto de gobierno indigena para Michoacan, porque lo que pasa es
que quien llega al poder, nos convoca y nos da cualquier cosa que no sirve
a las comunidades indigenas. Sencillamente estamos planteando nuestras
propuestas. Queremos hacer las cosas de otra manera, porque en anos an-
teriores realizibamos marchas, movilizaciones y tomas, pero cuando llega-
bamos a las negociaciones se nos preguntaba: scudl es su proyecto o qué es
lo que quieren? Por eso ahora actuamos diferente. Estamos planteando un
proyecto para darle a todos los candidatos y con el que quede electo, hacer
un compromiso; lo que pedimos, en términos generales, es una nueva ley
indigena en el estado de Michoacin, con toda la estructura que esto implica;
se esta pidiendo una Universidad purépecha, que haya un arreglo general
sobre la tenencia de la tierra, no por comunidades, no por partes, sino un
arreglo global en todo el estado; planteamos también proyectos productivos
con tecnologias apropiadas que tengan que ver con la autogestion y eco-
logia, todo esto se va a discutir, pero nuestro proyecto va orientado hacia
ese rumbo. En términos generales esa es la prictica que esta haciendo la
Organizacion Nacion Purépecha Zapatista.

Hugo Zemelman

De la exposicion que han hecho pueden desprenderse una serie de ilus-
traciones para aclarar el propio concepto de autonomia que aqui hemos
estado discutiendo en términos conceptuales y que ahora, sin querer, ha
recibido un ejemplo.



124 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Participante

Hace algunos anos en creral?’ se desarrollé una investigacion validada,
pero que nunca se publico: La dimension educativa de los movimientos so-
ciales, el caso de la ucez, verificacion practica Sirahuén. La ucez facilitd
sus archivos y, efectivamente, la dimension educativa de los movimien-
tos sociales, en este caso la de la ucez, fue un ejemplo a nivel nacional o
regional de como para estos movimientos la lucha no es sélo por la tierra
en si misma, sino que implica la defensa de los recursos naturales, la afir-
macion de la propia cultura. Sé que pasaron etapas muy dificiles, particu-
larmente en Santa Fe, por la polarizacion de estas posiciones. De todo esto
existen memorias.

Ha habido muchos proyectos de tipo educativo y cultural. Por ejemplo
Santa Fe de la Laguna ha sido, entre otras comunidades, representativa. En
ese escenario se han desarrollado proyectos de fundaciones, de grupos y
de proyectos con sentido de afirmacion cultural, de resistencia, de lucha
contrahegemonica.

Quiero pedir a uno de los companeros purépechas que haga algin co-
mentario sobre cudl ha sido el impacto de estos trabajos. S¢ que ha habido
investigaciones muy serias y muchos aportes de los profesionistas purépe-
chas al respecto. Con toda esta experiencia, con todo esto acumulado en la
lucha, ;como valoran ustedes?, ;qué nos pueden decir del impacto que han
tenido estos proyectos de algunos agentes externos? Lo que nos ha movido
en esta reunion es la idea de la interculturalidad y el conocimiento.

Para mi significa mucho que ustedes me pudieran dar alguna idea de
como han visto la actuacion o la importancia de estos proyectos. Mencioné
el caso de Santa Fe, porque es uno de los mas visibles; pero me refiero igual
a Sirahuén y Ucasanasta.

Dirigente indigena de la ucez
Antes de 1979 todos esos proyectos eran dictados o impulsados por el go-
bierno del estado, por vias institucionales. No habia discusion en el sentido

37 Centro de Cooperacién Regional para la Educacién de Adultos en América Latina y el
Caribe.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 125

de cual era la propuesta; estos proyectos nunca funcionaron. La prueba es
que existen muchos que estan activados y no han logrado buenos resul-
tados, pero, cuando empezamos a hablar de movilizacion y la defensa de
las tierras comunales, la gente empieza a analizar la problematica indige-
na, el conocimiento, su forma de vida; todo esto rompe con lo que estaba
pasando en Santa Fe, porque antes de 1979, la lengua estaba incluso por
perderse.

Los profesores de educacion indigena tenian la tendencia de que los ni-
nos no hablaran la lengua purépecha, sino el espanol, que dejaran también
su vestuario; a partir de guichar guinape, a partir de la bandera, de todos
esos simbolos que son educativos, la comunidad tiene otra vision, otra idea
de lo que es la vida purépecha. A pesar de que Santa Fe de la Laguna esta
a 5 kilometros del municipio de Quiroga, que es panista desde su origen,
nunca ha habido una buena relacion entre ellos, jamas ha habido esa mez-
cla. No han podido penetrar su lenguaje. La vida cultural occidental ha sido
ejemplo de educacion para los pueblos de San Jeronimo que, en los ultimos
tiempos, nos empiezan a pedir experiencias: ;como le hicieron?, ;qué hicie-
ron para que ustedes sean asi? Nosotros somos supuestamente diferentes a
los de San Jeronimo, San Andrés y varias comunidades mas.

Cuando llegan a Santa Fe los proyectos productivos, lo que primero
se hace es analizar su viabilidad en la jefatura de tenencia social, con las
autoridades comunales, luego se discuten en asamblea general. En ultimas
fechas, lo que ha pasado es que diversas corrientes politicas de organiza-
ciones independientes, dividen a las comunidades al querer formar cuadros.
Santa Fe de la Laguna es caldo de cultivo para la formacion de cuadros, ahi
se encuentran de todas las tendencias; lo que hacemos en las asambleas
generales es olvidarnos de eso. Cada quien tiene su formacion, pero como
proyecto de comunidad scudl es nuestro pensamiento?, scudl es nuestra vi-
sion?, ¢de qué manera nos afectan los partidos politicos, las organizaciones,
incluso las mismas fundaciones y todas las ong que llegan ahi?

No quiere decir que por el hecho que sean oNG u organizaciones inde-
pendientes de mujeres, sus propuestas estén bien, porque a menudo, éstas
rompen con el pensamiento y la estructura de pensamiento purépecha: ;qué
es la vida?, scudl es la vision de la mujer indigena en las comunidades o en



126 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

este caso, en Santa Fe de la Laguna? Cuando llega un grupo de mujeres fe-
ministas con otras tendencias, pretenden crear otra vision e ir rompiendo el
pensamiento purépecha en la comunidad.

Las feministas, por ejemplo, tienen una vision diferente a la de la mujer
indigena. Tampoco decimos que nuestros usos y costumbres son los mejo-
res; estamos en el proceso de analizar qué nos sirve y qué no; pero que no
vengan a interrumpir la formacion y el pensamiento de las mujeres: su de-
fensa, su participacion y su vida dentro de la comunidad. Ellas son las que
educan a los hijos y tienen que estar bien formadas; esto es en el caso de
este tipo de organizaciones de mujeres. Pero ;Qué estd pasando con organi-
zaciones y los proyectos respectivamente? La comunidad se dedica a la alfa-
reria local; nosotros planteamos nuevos disenos, que los artesanos pensaran
sus propios disenos, no que las onG o fundaciones llegaran con hornos de
alta temperatura y con proyectos de exportacion, esto, de ninguna manera
es parte de nuestra autonomia. Quieren formarnos para que seamos expor-
tadores con una vision globalizadora. Todo esto se analiza. En los ultimos
dias han llegado las grandes fibricas de Dolores Hidalgo que hacen cera-
mica, como ellos ven que la gente sabe pintar y hacer otras cosas, quieren
instalar aqui parte de su infraestructura. Este problema se pasé a asamblea
donde se dijo: “senores hasta aqui, no vuelven a entrar”. Para nosotros esto
es parte de la educacion comunal, la nueva generacion va aprendiendo, es
un conocimiento colectivo, generalizado, porque en las asambleas y en sus
casas lo comentan, lo discuten; todos estamos en esa misma frecuencia,
tenemos que ir viendo nuestra comunidad, asi se ha mantenido la unidad
de los barrios.

La religion estaba también dividiendo a la comunidad; pero hubo un
arreglo después de dos dias de reunion. Los evangelistas trajeron primero
un médico para atender a la gente que no tiene recursos suficientes para
curarse; mas adelante organizaron a un grupo de mujeres para que en
asamblea plantearan la construccion de una iglesia. Santa Fe es una de las
comunidades con tendencia tradicionalista en relacion con la religion por la
influencia de Don Vasco de Quiroga. Hubo una fuerte discusion, al grado
de quererlos expulsar pero, afortunadamente, hubo un arreglo. Conozco ca-
sos como el de San Lorenzo en donde hay varias religiones con sus iglesias



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 127

y de otras comunidades que se han dejado invadir por religiones, sectas,
ONG, etc. Nuestra consigna es canalizar todo a la asamblea general. Ahi se
discute, se analiza y se dice qué proyecto se acepta y cudl no.

Participante

Vengo del estado de Guerrero donde estamos trabajando en la cuestion
educativa. Cuando hablas sobre la creacion de la Universidad Purépecha,
pareciera ser que esta experiencia se esta generando en diferentes estados;
habris escuchado de la Universidad Indigena en Oaxaca y en Latinoamé-
rica, por ejemplo, de la Universidad Indigena de Ecuador. En Guerrero em-
pieza también a surgir la idea incipiente de la creacion de espacios propios
donde se recree el conocimiento indigena, sin exclusion del otro; en este
sentido, quisiera hacer una peticion: que pudieran considerarnos para cono-
cer la experiencia y el proceso que ustedes viven en la consumacion del
proyecto de Universidad Indigena Purépecha, nos interesaria mucho conocer
esta experiencia, es mds, estaria pensando en que pudiéramos convocarnos
en alguna ocasion para trabajar sobre ese aspecto en especifico. En Guerrero
se nos hablo sobre la Normal Indigena. Nosotros no hablamos de normales
indigenas; con todo respeto hay que ayudarlas a buen morir porque ya cum-
plieron con su papel historico. Hay que hablar de otro espacio. Me parece
que una universidad es completamente distinta. La invitacion es que pudié-
ramos convocarnos quienes estamos trabajando en este aspecto y, segura-
mente, uniendo fuerzas pienso que las cosas pudieran salir mejor.

Dirigenta Indigena
En Michoacidn hemos considerado que si es urgente y necesaria una Normal
Indigena, después de tres anos, se acaba de dar la clave oficial; la formacion
de los maestros no estd a la perfeccion, pero se estd implementando dentro
de la curricula una vision, un pensamiento indigena para que sean ellos los
futuros generadores de lo que llamamos la interculturalidad; para noso-
tros es significativo, debe ser significativo en todas las comunidades indigenas,
porque los maestros tienen que estar presentes en esta gran lucha.

La universidad tiene también la caracteristica de formar nuevos pro-
fesionistas pero con un pensamiento y una vision con carreras que sean



128 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

adecuadas a la comunidad; no para que se vayan a la ciudad. Esto no signi-
fica que no estemos relacionados con las universidades de todo el mundo,
para el intercambio de maestrias, doctorados, etc., pues todo esto genera
conocimiento cientifico. Una comision esta integrando esa vision, porque
las universidades indigenas que existen son de nombre: la estructura, la mi-
sion, los planteamientos, las carreras que imparten, hablan de que no se trata
de universidades indigenas. Estamos construyendo un internado a nivel de
primaria y secundaria en Urion Michoacan, para ir fortaleciendo una Uni-
versidad Indigena, porque esto tiene trascendencia; no estamos hablando
de una universidad indigena nada mas porque si, sino porque es base de
todo un proceso, todo un trabajo que se esta materializando en estos tiem-
pos en una universidad indigena.

Participante

Llevo tiempo estudiando las normales indigenas y, por tanto, tengo una pos-
tura distinta a la de los companeros, sobre la Normal de Cherdan: Tenemos
que aprender de quiénes son los que crearon esa Escuela Normal, quiénes
son esos profesores que estan ahi, como se ha convocado y como ha habido
una respuesta de los jovenes en la region. Es muy interesante la disyuntiva
Normal o Universidad, porque recién se cred un tecnologico purépecha en
Cheran. Entonces, qué contradicciones puede generar el apellido a las insti-
tuciones, qué vinculo ven entre estos proyectos educativos, la respuesta de
la gente, la inclusion, la busqueda y el desarrollo de la autonomia, y como
estin pensando este debate entre los 24 o0 25 municipios reconocidos como in-
digenas frente a la cuestion territorial, y el lugar de estas instituciones, por
ejemplo, qué implica Cheran como eje de articulacion de lo territorial, qué
perspectiva van viendo en ese sentido.

Dirigente indigena

Uno de los planteamientos de la Organizacion Nacion Purépecha Zapatista
fue la contribucion de una universidad indigena ;Cudl fue la respuesta del
estado?, se cred el Tecnologico Cheran. A su manera interpretaron nuestra
peticion; en los medios de comunicacion mencionaron que habian cumpli-
do. ¢Como estamos discutiendo esto los 21 municipios purépechas que hay



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 129

aqui en el estado?, aparte estan los de la costa. Para que tenga un caracter
mas formal, mas de comunidad, lo estamos haciendo a través de las autori-
dades comunales; entendemos también que es dificil porque algunas comu-
nidades tienen una tendencia apartidista; muchas mas son parte de algin
partido politico. Sin embargo, se llega con el compromiso de que aqui no
se habla de partidos sino de nuestro pueblo indigena; cuando se llega con
ese planteamiento, incluso gente priista o panista, tiene otra actitud; porque,
ademais, lo que estd generdndose es que las asambleas sean en lengua indi-
gena; es parte del fortalecimiento de nuestra lengua.

Todo esto esta aunado a una academia que se dedica a investigar, a
fortalecer la gramatica. Hay pequenos hilos en todas partes. Se esta cons-
truyendo la unidad para hacer planteamientos a todos los organismos que
tengan que ver con la construccion de la autonomia. Esto tiene que seguir
adelante para que todos participen, claro, algunos lo haran, otros saldran
o se dividiran. En relacion con juntar a los 21 municipios, aunque estamos
en todos, no podemos decir que van a llegar todos, porque hay autoridades
que van a las asambleas y dicen: “hoy no, lo vamos a analizar posterior-
mente...”; esto es un proceso, no en todas las comunidades hay una especie
de educacion para fortalecer nuestra identidad, sino mds bien, los medios de
comunicacion, como la television, la radio, asi como la migraciéon han pe-
netrado generando otro tipo de pensamientos.

He ido a la sierra y en las comunidades la gente usa su motosierra para
talar arboles. Cuando les dices que no es por ahi, que hay que controlar la
tala, ellos contestan: “quién nos va a dar de comer”. Con la instalacion de
grandes empresas, como Sabritas, empiezan los monocultivos de papa con
fumigantes; todo lo que estd prohibido en Estados Unidos lo traen aqui,
Otro dato importante es que estan llevaindose también la semilla del pino,
los tejocotes. La gente dice que se dedica a juntar los tejocotes porque de
ahi saca para comer; pero, es mas por el consumismo. No es que no tengan
para comer, porque hay muchos alimentos ahi; el problema es la educacion
que estamos recibiendo a través de lo que nos ofrecen los medios de co-
municacion: tienes que aspirar a comprar las cosas que te estin exhibiendo,
lo que implica destruir lo nuestro: Tenemos que aprender a convivir con la
naturaleza para durar un poquito mas.



130 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Participante

Con respecto a la importancia de la participacion del indigena, me parece
necesario que nosotros pensemos en crear algo de acuerdo con nuestras
ideas, a nuestra realidad. En el caso de Guatemala, nosotros somos producto
de proyectos educativos. Se esta dando la educacion a la poblacion maya,
desde nivel primario hasta secundario; al final terminamos en la universidad
y ya no pensamos en el proceso de la formacion, sino que nos absorbe la
otra cultura y nos limita el desarrollo del conocimiento, de las ideas que
traemos; por eso es necesario crear esa idea.

Los guatemaltecos estamos también en proceso de creacion de una
universidad, que responda a las caracteristicas de la poblacion indigena;
este ano se realizd una investigacion de pensamiento: se detectaron todas
las necesidades de 110 municipios del pais, lo que nos indicé que es muy
necesaria y urgente la creacion de una universidad. Coincidimos con la po-
blacion indigena de este pais.

Me llama la atencion que el pueblo indigena piensa igual o mas o me-
nos se aproximan las ideas, eso quiere decir que como indigenas estamos
vivos, que tenemos todavia el pensamiento que tenian los antepasados, de
que se comunican con facilidad, por supuesto que ahora con la tecnologia
via Internet, pero anteriormente los indigenas teniamos esa capacidad de
comunicacion inmediata, ahora es cuestion de organizarnos, de coordinar,
de contactarnos para que podamos recuperar lo que nos quitaron desde un
principio. No estoy hablando mal en cuanto a que aqui nos hicieron algo,
esto es historia, quedo en el pasado, gracias a la intervencion de las otras
culturas estamos uniendo esfuerzos para reconstruir de nuevo la realidad
de la vida del pais.

Participante

En la educacion indigena muchos maestros reproducen lo que el sistema
les ha dado; esto ha influido en nuestra autonomia, nuestra forma de vivir
y de ser en nuestra comunidad. La nueva modalidad de educacion indige-
na plantea el rescate de la memoria historica, de la oralidad de la vida de
los pueblos y de nuestras comunidades. Partir de la gente anciana y de la
mas joven nos sirve para retomar lo que ha sido el devenir y apropiarnos



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 131

de lo nuevo: las tecnologias —computadora o maquina de escribir— cono-
cer como indigenas qué somos; valorar nuestras tradiciones y costumbres.
Esta es la parte importante a rescatar en la nueva educacion indigena. La
gente que se forma dentro de las escuelas indigenas reproducen el mismo
idioma en las comunidades en donde se esta perdiendo, como producto de
la heterogeneidad, de la transculturacion que se da desde la misma gente
criolla o mestiza hacia las comunidades indigenas y que en cierta forma ha
perjudicado de diferentes formas nuestra unidad, con instituciones, partidos
politicos o distintas formas de organizacion, que vienen de afuera, intentan-
do detener este proceso de autonomia.

Sin embargo, nosotros si la ejercemos: somos autobnomos, porque en
nuestras fiestas y tradiciones estamos ejerciendo nuestra autonomia; nosotros
podriamos decir que no pedimos permiso al ayuntamiento o al gobierno del
estado para organizarnos en nuestra comunidad y comer en forma colectiva
un animal o hacer nuestras propias comidas en nuestra comunidad; esto es
autonomia, nadie nos la va a quitar, ni la television ni la radio. Reclamamos
espacio en los medios, en el gobierno; esto es una de las consignas que
proclama el Ejército Zapatista de Liberacion Nacional: jtenemos derecho a ser
escuchados! Tenemos capacidad para decidir en las “famosas” asambleas de
concertacion o en los “acuerdos politicos” de organizaciones o grupos poli-
ticos en todos los estados de América Latina y del mundo; de ahi que el Ejér-
cito Zapatista de Liberacion pidiera su intervencion en el Congreso Europeo,
para hacer escuchar nuestra voz. Claro que planteamos la integracion, no
decimos que no deba estar con nosotros en este proceso de autonomia, creo
que el sistema, decia Marx, debe servir a la nueva sociedad futura.

No estamos creando una nacion dentro de otra, sino que estamos pi-
diendo que se dé una participacion en donde efectivamente reconozcamos
que nosotros somos morenos y ustedes blancos, pero a la vez que tenemos
formas de pensar y espacios de convergencia, blancos o no, todos tene-
mos necesidades, unos mas, otros menos; hay también blancos pobres que
necesitan de otros blancos; ahi es donde podemos converger; donde esta
el espacio que reclamamos como parte de nuestras autonomias; el derecho
a ser pueblo o region donde podamos intercalar todas nuestras actividades
econdmicas y culturales, que sirvan a nosotros y al sistema en que vivimos.



132 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Participante

Ustedes presentaron un proyecto muy complejo y muy propio, con muchas
demandas. De las respuestas que tienen ya, me gustaria saber como nacio la
necesidad de las mujeres de reunirse en un proyecto y cudl es su ubicacion
dentro de la Organizacion Nacion Purépecha; de qué manera esta vinculado
con el proyecto comin y cudl es la vision de las mujeres.

Dirigenta indigena

Efectivamente, los companeros se han expresado mas en relacion con lo que
es el pensamiento de los varones en las comunidades; si retrocedemos un
poquito para pensar lo que era el tipo de educacion y como la participacion
de la comunidad o de los grupos antes de la conquista, veremos que las
mujeres tenian una funcion muy especifica y muy importante, tanto en la
cuestion religiosa como en la atencion a los hijos.

En todas las luchas, la mujer indigena ha estado presente. Se dice: “tan-
tos hombres murieron”, pero no cuantas mujeres han muerto. Ha habido
hombres lideres, como también mujeres. Ubicindonos en la actualidad, a
Santa Fe de la Laguna lo retomamos como un espacio donde ha habido con-
ciencia y reflexion critica. Si estamos ahi o aqui en este momento, es porque
hemos participado al parejo; nosotras no nos hemos quedado. Claro que
ahora tenemos que analizar un poco mas el pasado, pues antes nos decian:
“vamos a estar en una reunion, ustedes no van porque tienen que hacer las
tortillas y preparar la comida”, por ejemplo en aquellas luchas que se enta-
blaban entre guerreros y comunidades, las mujeres desempenaban un rol,
pero, ahora, nos adentramos también en el analisis, estamos presentes. Creo
que si las comunidades estan presentes, es porque hemos jalado al parejo;
no nos hemos dejado, pugnamos por la alfabetizacion, por proyectos que
apoyen el desarrollo de la mujer, como parte fundamental de lo que es el ho-
gar. Porque si bien es cierto que el hombre ha sido el proveedor de nuestros
hogares, nosotras hemos tenido también la gran responsabilidad de formar
a nuestros pequenos. Sentimos que tenemos un compromiso muy fuerte con
andlisis, sobre todo si somos profesionistas: ;qué hemos hecho, como y hacia
donde vamos, cudl es la responsabilidad tan grande que tenemos nosotras?
A lo mejor, como ejemplo para nuestros hijos, alumnas e hijas, tenemos el



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 133

compromiso de mostrarnos como seres pensantes que sabemos qué es lo
que queremos: jnosotras qué queremos, pues queremos también la felicidad,
la deseamos! En lo particular para nuestras hijas y alumnas, para estas mu-
jeres que estin con nosotros en los grupos, para nuestros vecinos, para los
que estamos aqui es una lucha que, si esta presente, se ha encausado y si lo
vemos como proyecto de realizacion, es porque vamos a jalar al parejo.

Participante

¢Como esta planteada la integracion de la nacion purépecha con la poblacion
de Aquila de habla ndhuatl? Se llaman purépechas pero me da la impresion de
una unién mas en términos indios que exclusivamente purépecha.

Dirigenta indigena:
De hecho, en los encuentros que se realizan a veces en el estado de Mi-
choacian, la invitacion es para todos los pueblos —mazahuas, nahuas, oto-
mies— ;Cual es nuestra relacion con el oriente de Zitdcuaro o con la costa? La
invitacion estd abierta para ir construyendo juntos nuestra autonomia, pero
el problema son las organizaciones o partidos politicos, por ejemplo, del
lado de la costa estda mas metido el Partido del Trabajo, ellos tienen cuadros
con una relacion con las comunidades. Un andlisis sobre la via politica de
esa region dird que son los del pr quienes estan haciendo un fuerte trabajo.
Tenemos que analizar también el caso de la costa nahua, es diferente porque
en Michoacan las comunidades son mas grandes y el desarrollo cultural es
diferente, alla las comunidades no son tan grandes, son como rancherias.
También somos respetuosos de no ir a organizarlos; ellos, a partir de su
realidad, y experiencia, tienen que organizarse y plantear su propia forma
de lucha porque si no asi no funcionaria. La relacion es permanente y esta-
mos en ese proceso, para aclarar, lo que hicimos, para ir cumpliendo con
los congresos indigenas que se realizan; por eso se cuida que la sede sea
rotativa; esa es la manera de irnos integrando.

Participante
De alguna manera conocemos la historia de la nacion purépecha, que siem-
pre ha mantenido un espiritu autonomista, a pesar de Don Vasco de Quiro-



134 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

ga, del proyecto Carapan, del proyecto tarasco y de la creacion del servicio
nacional de promotores culturales bilinglies. Creo que eso es lo valioso: hay
un espiritu subyacente en la nacion purépecha; tal vez, eso es lo que los ani-
ma y los solidariza. Los que pertenecemos a otros grupos étnicos debemos
tomar referentes, compartir experiencias, visiones. Habria que analizar mas a
fondo las propuestas de instituciones académicas especificas, propuestas
que tal vez en una primera instancia nos convencen sobremanera. Como so-
mos producto del sistema educativo tradicional, en nuestras propuestas ne-
cesariamente se van reflejando aquellas introyecciones que nos han metido
en la cabeza. Una anécdota: cuando tuve la oportunidad de leer la primera
version de los planes y programas o de la propuesta curricular de la Nor-
mal de Cherdn, me di cuenta que en la fundamentacion filosofica se decia,
textualmente, que se pretendia formar a un hombre desde el punto de vista
eminentemente marxista; entonces me pregunté gacaso no hay una vision
purépecha del hombre? Para enriquecerse justamente con otras visiones y
otras propuestas hay que tener esta situacion presente. No es una critica,
simplemente, una inquietud que me surgio.

La propuesta de la Universidad Purépecha o Universidad Indigena,
nos lleva también a plantear si realmente los indigenas queremos una
educacion indigena solo por indigenas, para indigenas y nada mas por
indigenas, en un momento en el que se ha re-significado la heteroge-
neidad y la diversidad. Estamos hablando de una educacion intercultural
bilingtie, pero, desde luego, esta educacion no debe ser una imposicion,
sino que debe ser como punto de partida y de referencia constante a lo
propio, desde la dignificacion, el desarrollo y la difusion de lo propio con
los demas.

Es cierto que tenemos que enfatizar lo propio desde nuestras institu-
ciones o de estrategias institucionales que nos permitan esa dignificacion y
desarrollo, porque de otra manera nadie nos va a hacer caso si no valora-
mos lo nuestro; pero, esta valoracion de lo nuestro conlleva a que el otro
nos escuche y valore también lo nuestro, y viceversa; de esa manera nos
enriquecemos mutuamente. Habria que ver la perspectiva de una educacion
indigena, no solo para los indigenas sino para todos los mexicanos. Partir
de lo indigena, porque los mestizos nos han impuesto siempre su vision;



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 135

ahora no vamos a actuar igual, queremos compartir lo valioso de nosotros
para todos, aprovechando lo de los otros.

Hugo Zemelman

Plantean un problema de fondo. Habria que colocarlo como problema, por
lo siguiente: algo que me llama la atencion del expositor, es la claridad con
la que ha manejado el concepto de autonomia; la autonomia entendida
como proceso, como algo que estd constantemente construyéndose, y como
estd asociada la construccion de la autonomia al uso del espacio geografico,
por ejemplo, todas estas estrategias que ellos plantean de juntar grupos de
diferentes lugares, son importantes para la conformacion de un sujeto so-
cial, pero sobre todo el hecho de que ellos se han planteado dos cuestiones
que se vinculan muy fuertemente con la discusion: por una parte, ellos han
definido una estrategia de construccion de un sujeto tomando en cuenta,
en primer lugar, la diversidad de instrumentos a los cuales se tienen que
recurrir. Aqui se han senalado varios: no se han restringido sélo a la edu-
cacion, eso es parte importante de la discusion porque cubren aspectos de
todo tipo: culturales, econémicos, organizativos, institucionales, técnicos,
etc. Por otra parte es importante que estén plantedndose el problema de la
educacion y la construccion de conocimiento, como parte de la estrategia
de constitucion del sujeto, por lo tanto lo estdn haciendo desde un sentido
que plantea una cuestion: ¢se puede realmente construir una estrategia de
educacion desde lo indigena para el resto de los sujetos sociales? Ahi hay un
problema. No lo veo tan claramente, pero aqui surge la gran cuestion de la
heterogeneidad, entendida como diversidad de sujeto con diversidades de
proyecto, de concepciones del mundo, es decir, con diversidades de memo-
ria. Creo que el punto estd en que para plantearse lo que dice el profesor,
hay que partir de una constatacion previa. Como aspiracion y valor es quiza
muy bonito decir: “quiero compartir con el resto de los sectores sociales lo
mejor de la cultura indigena”, pero el problema no es simplemente de buenas
intenciones. Hay un problema de correlacion de fuerzas entre actores; por
eso volvemos al viejo tema de la interculturalidad: ;qué es la interculturali-
dad?, ses un problema de contemplar solamente culturas diversas y deleitarnos
en ese especticulo de que las culturas pueden alimentarse reciprocamente?,



136 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

ino! aqui hay un problema de correlacion de fuerzas entre actores, entonces,
el proyecto de educacion y cultura no puede plantearse distinto, ajeno o di-
vorciado de la correlacion de fuerzas, que es algo que también se construye.
En esa medida si se podria llegar en un momento determinado a compartir,
pero si no se tiene la fuerza, no se comparte, se acepta al otro que tiene
mas fuerza.

6. DEBATES Y DIALOGOS EPISTEMICOS Y DIDACTICOS

Este punto desarrolla dos momentos del encuentro de trabajo: a) los espa-
cios de sintesis de los distintos circulos de reflexion que configuraron el
trabajo grupal, y b) la recuperacion articulada de las reflexiones que, duran-
te las intervenciones en este segundo encuentro, realizaron tanto el doctor
Hugo Zemelman como la doctora Estela Quintar.

En estos diferentes momentos se recoge la produccion de conocimien-
to de los participantes, asi como la conversacion que esto generd con los
profesores.

6.1. Una primera sintesis de produccion del Circulo de Reflexion 2

Un primer elemento comin en todas las participaciones fue una especie de
“trauma epistémico”, al reconocer nuestras dificultades metodologicas para
plantear problemas. Se abund6 sobre esto y las confusiones entre problemas
e hipotesis, la definicion de objetivos y de lineas de accion.

Sin embargo, lo interesante fue como lo abordé cada uno; algunos prefirie-
ron posponer el tema para ir develando mas insumos y desandar parametros,
pero hubo gente que reconocio esa carencia a nivel de las agrupaciones en
donde estan trabajando y logré generar una dinamica distinta, tanto en el
Circulo como en sus propios espacios laborales. Se esta generando, en estos
equipos, importantes debates al respecto. Hablan de la necesidad de delimi-
tar, de lineas de trabajo mucho mds claras, del planteamiento de objetivos



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 137

mas concretos, de constituirse en sujetos con capacidad de proyecto, entre
otras cuestiones mas vinculadas a sus propias organizaciones.

Un segundo punto de encuentro gir6 alrededor de la discusion sobre
las cuestiones de la asimetria en las relaciones, sobre todo, entre mestizos
e indigenas. Esto fue motivo de preocupacion para muchos de los que es-
tuvimos en esta mesa. Hay un cuestionamiento respecto a cudl es el papel
que estamos jugando quienes fungimos como facilitadores en procesos de
trabajo con grupos indigenas; en este sentido las posturas fueron diversas.

En general hay una interesante actitud de autocritica, basicamente en
cuanto a reconocer posturas de activismo; la falta de claridad en los proble-
mas en que se estd trabajando es lo que posiblemente velaria los objetivos
que se persiguen.

Algo interesante también fue que la reflexion ha sido intensa vy, en algu-
nos casos, ésta se empieza a reflejar en escritos; hay algunos aportes a nivel
de pequenos ensayos los cuales valdria la pena para ver si a partir de aqui
se puede iniciar un ejercicio de sistematizacion mas organico.

Coordinador3®

En lo personal me ha sorprendido la reflexion desarrollada con base en lo
que dejo el seminario anterior; esto es interesante porque habla de la re-
lacion de este espacio con la practica y el registro personal, y compartido,
que cada uno se lleva.

Sumandome a los comentarios del relator quisiera comentar que un
punto importante fue también el de los sujetos y su historicidad asi como
del papel que juega la alfabetizacion en lo indigena, la importancia de re-
cuperar el sentido del spara qué y quién decide la pertinencia de la alfabe-
tizacion?

Acerca del sujeto nos sentimos tocados en nuestras propias practicas.
Muchas veces problematizamos al otro, pero no a nosotros mismos, alienan-
do nuestras practicas con parimetros de lo que “supuestamente” deberia-
mos hacer.

3 Alejandro Diaz Bueno.



138 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Otro aspecto que se debatio fue el tema de la cultura como algo que
se recibe; pero, también, algo que se construye y se hace; esta dualidad se
expresO en ejemplos concretos como el uso del traje tradicional: ;qué tanto
somos mas o menos indigenas por llevar o no el traje tipico?

Un udltimo tema que he senalado como eje de intercambio es la cons-
truccion de conocimiento y el didlogo intercultural: ;qué papel tiene la in-
formacion?, ;como incorporar lo acumulado, lo tedrico?, ;qué papel juega en
ese didlogo intercultural?, ¢la informacion debera jugar un nuevo papel?

Se empezaron a visualizar los siguientes problemas:

El reconocimiento de que los derechos de los pueblos indios pasa nece-
sariamente por el territorio y por la educacion; el territorio, por la cuestion
de la autonomia vy, la educacion porque es parte de la cultura.

Se recupera la importancia de asumir —al interior del grupo indigena y
en relacion con mundo mestizo— que entre los indigenas hay cosas que los
unen y otras que los hacen diferentes. En este sentido, es importante romper
con una cierta vision “homogénea” de lo indigena.

Se hace cada vez mas necesario historizar al indigena, como concepto
y como reconocimiento politico, econémico y cultural. Es decir, ¢qué signi-
fica ahora ser indigena? Esto, indudablemente, tiene también efectos en las
politicas publicas hacia el sector.

La educacion intercultural no es s6lo una cuestion indigena, sino un
problema cultural de aceptacion de lo diverso en todas las modalidades
educativas. Habria que plantearse una cuestion mas de fondo y estructural:
promover desde la educacion el respeto a lo diferente y a lo diverso; sin
esto, la construccion de una sociedad intercultural sera muy complicado.

Es fundamental asumir que los indigenas no podemos seguir discutiendo
nuestros problemas con los mismos enfoques de los mestizos. Por ejemplo,
en la politica se quiere que los indigenas hagan politica con las reglas de
los blancos y esto no es posible; simplemente lo que significa la tierra para
una comunidad indigena y su modo de trabajarla no es lo mismo que para las
leyes de los blancos; el concepto de democracia se impone a todos; pero sin
equidad dificilmente se puede hablar de democracia.

Los indigenas tenemos que buscar formas que, al mismo tiempo que
nos permitan preservan lo propio, no nos lleven a negar nuestra esencia.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 139

Encontrar el equilibrio entre la defensa de lo propio y la busqueda de espa-
cios para ser escuchados.

La reivindicacion de las tradiciones y costumbres no es una posicion con-
servadora de los indigenas. Este suele ser un cuestionamiento muy propio de
los mestizos “quieren preservar las costumbres, por lo tanto no quieren cam-
biar”. Esto es enganoso porque en realidad es al revés; una exigencia de cambio
para los blancos. Se trata de que la sociedad mestiza reconozca esas costum-
bres y tradiciones, para que los indigenas también las resignifiquen, porque
la preservacion de la cultura no implica necesariamente cerrarse al mundo y
esto es lo que a veces se confunde o no quiere comprenderse.

Los indigenas no deben ser excluidos del desarrollo del pais porque
ningln proyecto nacional seria viable sin ellos.

La defensa de lo indigena tiene que partir de las raices mas profundas
que le dan identidad, porque este no es un asunto de discusion solamente
tedrica, sino que tiene que hacerse una revision politica, econémica y cul-
tural inclusiva de los pueblos indigenas, reconocer que lo constituye como
sujeto historico.

Los indigenas tenemos que plantearnos una cuestion central: ;qué tanto
sabemos los indigenas de nosotros mismos?

En este debate de la interculturalidad se tiene que considerar la ley
indigena y asumir una posicion con respecto a ella. Porque esto no puede
ignorarse, no es una ley aprobada. Todo el mundo sabe que tiene el rechazo
masivo de los indigenas, entonces, ;qué clase de legislacion se aprobo final-
mente? Analizar si esto va a ser una herramienta que pueda apoyar o no a
estos procesos de autonomia por los que luchamos los indigenas.

Estela Quintar
Indudablemente, hablar de etnias trae consigo una discusion de identidad y
de colocacion ante el otro. En este sentido, es interesante repensar en nues-
tras propias colocaciones —que son €ticas, pero también epistémicas—.
Por ejemplo, cuando los mestizos trabajamos con indigenas: ;qué tanto
nos detenemos para ver cudles son los otros codigos lingtisticos?; lo digo
por el peso que tiene el discurso en esta reunion al creer que el indigena
no participa porque no habla. A veces es desalentador observar como los



140 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

trabajadores de la cultura que defienden tanto a estos grupos no pueden en-
tender que el silencio es también un modo de didlogo y de construir mundo
desde el mundo indigena.

Esto lo sostengo por la preocupacion que plantea el grupo indigena
sobre la identidad, inquietud que no es menor ante el deseo de ser recono-
cido por lo que se es, y no a partir de lo que el mestizo pide. De ahi que
tendriamos que cambiar algunos cédigos o considerar otros. Serfa magnifico
que a partir de esta experiencia surgiera un trabajo de investigacion, para
reconstruir pedagogica y didacticamente desde los codigos lingtiisticos y
con la légica de pensamiento de racionalidad indigena, para no seguir tra-
bajando excluyentemente, con la vision de la racionalidad occidental, donde
el verbo y la imagen ocupan un lugar cada vez mas preponderante, en el
que la gente timida no tiene “imagen”, o la que no hace un uso “elegante”
de la palabra suele tener dificultades para moverse en este mundo.

¢Se piensa el mundo a partir de una logica de construccion distinta? ;Se
habran generado suficientes programas de investigacion de las racionalida-
des de construccion del mundo indigena? ;Cudl es su difusion? Lo anterior
lo expreso para poner en tension, no para cuestionar ni valorar, sino para
pensar.

6.2. Relatoria del Circulo de Reflexion 3.
Sobre el lenguaje y la incomprension con el otro

Con la experiencia compartida en el pasado encuentro, de repensarnos en
las practicas vividas, se retomo aquello de que hablen los hechos, en el que
se percibe como el condicionamiento civilizatorio intenta “invisibilizar” la
existencia de cosmovisiones diferentes que responden a modos de percep-
ciones de mundos diferentes.

A partir de una practica particular se recupera la importancia del trabajo
en la comunidad y no solo sobre o para ésta, senalando fuertemente el tra-
bajo de una organizacion social y su comprension de lo intercultural.

El tema del lenguaje es de cuidado en el trabajo intercultural; el lenguaje
“académico” puede limitar el contenido étnico intercultural de la practica



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 141

educativa, lo importante no es lo uno o lo otro sino formas de articulacion
entre teoria y practica. jPor qué pensar en una sola estrategia heuristica y
no en varias posibilidades de combinacion, para ver qué se descubririan
con otras formas?

Surgieron inquietudes de tipo tedrico en cuanto al desarrollo humano y las
diferentes trayectorias que se podrian encontrar en América Latina, en este
marco se plantean las necesidades de desarrollo de los seres humanos en es-
tas regiones y si es posible hablar de una educacion bdsica intercultural en
Meéxico. En estos paises el desarrollo humano va ligado a la dignidad, y ésta a
la justicia; sin embargo, esto de la dignidad no es un valor universal, muchas
veces la dignidad de unos se revierte en contra de la dignidad de otros, nueva-
mente la importancia de historizar al sujeto social y sus experiencias vitales.

Se retomo un debate interesante en relacion con la identidad, éste pone
en el centro la conformacion identitaria, en el que se considera: el proceso
de conformacion social, las historias de vida con referentes multiculturales, de-
bido a los multiple aportes que tenemos. En este sentido se cuestiona a la
propia identidad mestiza, sen este momento qué importancia se le da a tener
un antepasado indigena o no? Se asume lo mestizo como una categoria po-
litica, o también como identidades paraddjicas.

En este espacio se valord el proceso de tensionar el concepto de inter-
culturalidad, término que da cuenta de construcciones de conocimiento que
responden a realidades diferentes de los sujetos que la usan. La pregunta
sustantiva frente a esta reflexion es: ;desde donde nos estamos relacionando
con los conceptos para crear categorias y argumentos?

¢Como es la formacion de los maestros indigenas en lo tedrico y lo prac-
tico?, ¢qué es lo intercultural en la formacion de educadores?; jcuando estoy
dominando y cudando realmente se esta siendo algo intercultural?, ;como se
habla de la otredad y de la alteridad?, ;como se da esta relacion? Son algunas
de las interrogantes que permitieron encontrarnos reflexivamente.

La diversidad trae un problema epistémico y social estructurante: el de
las multiples diferencias, no solo culturales sino de género, de clase social,
etc; aqui se vive la experiencia de la colonizacion del pensamiento; no
estamos preparados para aceptar lo diferente a lo civilizado. En este sentido,
no habria conocimiento indigena sino una légica de construccion que se



142 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

engarza en cadenas significativas, diferentes a la occidental. No es que no
haya conocimientos indigenas, sino lo importante son estas otras logicas de
organizacion del pensamiento.

/. RECUPERANDO EL PROCESO DE APRENDIZAJE Y ENSENANZA COLECTIVA.
UNA EXPERIENCIA DESDE LO NO PARAMETRAL

Estela Quintar

En la prictica misma, el proceso de aprendizaje y ensenanza colectivo, lo
estamos transitando desde determinado modo de mirar —epistémicamente
hablando—, a partir de la especificidad del recorte de la realidad en espacio
y tiempo; este “mirar” privilegia y centraliza determinados aspectos de la
realidad, los que se vuelven tedricos y a su vez metodolégicos.

“Lo metodologico” nos habla de la manera de operar en el mundo, de
relacionarnos con los otros, de construir conocimiento; no hace referencia a
la “técnica” de organizar un diseno de investigacion o de planificacion.

En este marco de significaciones hay algunas categorias y/o conceptos
de trabajo centrales; son como una “lente” de mirar, todo lo que vemos y
sentimos, lo pasamos por estos conceptos y/o categorias. Es lo que hicimos
ahora con los registros que teniamos, con lo que cada uno escucho sesgado
por el oido de cada quien; tratamos de “leerlo” a la luz de estas categorias
y/o conceptos propios de la Propuesta Epistémica Zemelmaniana,® con-
forman lo que podriamos llamar una matriz epistémica que nos sirve de
referencia analitica e interpretativa para construir conocimiento de distintos
fendmenos sociales y de diferentes cuerpos tedricos. Estos conceptos y/o ca-
tegorias son: Sujeto/subjetividad, historicidad, totalidad (como articulacion),
realidad, potencialidad.

Asi, en nuestro trabajo, se busca no solo profundizar en la categoria o el
concepto de interculturalidad en si mismo, sino de ampliar y rearticularlo ope-
rativamente en su accionar en la realidad concreta del trabajador de la cultura.

¥ Epistemologia de la conciencia histérica o del presente potencial.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 143

¢Qué presencia tienen estas categorias en el devenir de nuestra tarea?
Estas son las que han condicionado, y condicionan, el cémo vamos a trabajar.
En este sentido abarcan la dimension de lo metodolégico, lo podemos ver
en nuestro propio proceso de trabajo colectivo. jJPor donde partimos para
trabajar un concepto o categoria de alto nivel de abstraccion como es la
interculturalidad? Fundamentalmente por la experiencia que cada uno de
ustedes fue aportando desde sus historias de vida.

Partimos desde del sujeto y sus sujeciones, es decir, del sujeto de la expe-
riencia, donde vamos a ir construyendo realidades significadas y posibles de
significar (de nombrap); y cuando digo experiencia, me refiero al sujeto ubicado
en un espacio y en un tiempo, con una historia propia que le dé identidad.

La propuesta epistémica es eminentemente existencialista, se hace en
la experiencia de estar con el otro en coordinacion de coordinaciones signi-
ficantes, por lo tanto no es solo una vinculacion discursiva —que muchas
veces “invisibiliza” al sujeto—, por lo contrario, el sujeto en su discurso es una
de las expresiones de su totalidad, la afectacion es desde su discurso, su
emotividad, su lenguaje corporal, etc., esto es doloroso porque no siempre
el otro dice lo que uno quiere y no siempre uno es aceptado en lo que dice,
por esto es importante activar la relacion sujeto/sujeto, porque exige una
cierta lucidez para comprender lo que se pone en juego, no es el sujeto
como integralidad sino la produccion de conocimiento posible de construir-
se en el espacio relacional que se crea. De algiin modo es lo que venimos
recreando aqui colectivamente.

Esta perspectiva se toma como resolucion epistémica, en la que se tra-
duce didacticamente el hecho de reacomodar grupos de pertenencia ét-
nica. ;Qué estin sintiendo, pensando y registrando los indigenas de este
encuentro? Desde esta pregunta hecha por el sujeto generamos el espacio
de encuentro en la experiencia de estar con otro, con el cual compartimos
una dificultad comtn: la comunicacion entre pares y con el que se considera
exterior, el mestizo. Esta resolucion no en una “actividad”, o una “ocurren-
cia”, tampoco es demagogica sino una cuestion concreta de volver al sujeto
sobre si para ver qué desea, se integre y encuentre lo comun para relacio-
narse nuevamente en otros espacios, con otros diferentes en otros niveles y
dimensiones de la realidad concreta.



144 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

7.1. A modo de contribucién al didlogo

Desde el marco referencial de esta matriz epistémica, y en el modo que lo
vengo haciendo en forma compartida con los otros, quisiera ser portavoz de
la lectura del proceso que transcurre. Esta es una lectura critica, no como
denuncia, ni como juicio de valor —a esto estamos muy dados los maestros
que todo el tiempo solemos movernos desde el “deber ser”—, nos referi-
mos a la critica como tendencia de pensamiento, en tanto, distanciarse de
la experiencia, interpretar sus multiples articulaciones y poder asi construir
un conocimiento mas complejo que dé cuenta mas ampliamente —como lo
hemos dicho— de este fenémeno social y colectivo.

En cuanto al discurso en general, surge una pregunta ja qué estain su-
jetados?, ¢cudl es la sujecion mas fuerte que aparece? Surgié como una suje-
cion fuerte el asunto de los mitos, spor qué les llamamos mitos?, porque
éstos aparecen mas o menos explicitamente en casi todos los grupos y son
como frases, palabras que estan diciendo algo mas.

Podriamos senalar la emergencia de algunos posibles “mitos” como: la
idea de sujeto, subyacente en las argumentaciones, sobre todo cuando ha-
blamos de la cuestion indigena, hay un cierto corrimiento al sujeto politico;
cuando digo sujeto politico, éste es portador de un determinado sesgo casi
excluyente de reivindicacion politica, es un sujeto ideologizado y no un su-
jeto que ademas es portador de posibilidades, de capacidades, propias de €l
que no son transferibles pero que pueden ser desplegadas. Sujeto mestizo,
indigena, rearticulado con otro, da un distinto alcance a la concepcion de
otredad como alteridad. Colocados en la realidad concreta de nuestras si-
tuaciones laborales, de nuestra dinamica mexicana, ;qué estamos diciendo
con toda esta relacion de conceptos e ideas?, ;como concebiremos hablar de
sujetos?, porque del como definamos esto vamos a entender la resolucion
operativa de todo lo demas.

En cuanto al lenguaje existe un proceso histérico en el modo de conce-
birlo; desde la escuela francesa el tema del lenguaje paso a ser casi ontologi-
zado, es decir, a formar la naturaleza de todas las cosas, que como tal da la
naturaleza al mundo. ;A qué se hace referencia cuando se habla de lenguaje,
cuando hablamos de educacion bilingtie, cuando decimos que el problema



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 145

“pasa” por el lenguaje?, es como si el lenguaje tomara una entidad propia, jo
si la tiene?, 0 el lenguaje es parte de la construccion cultural?

Respecto a la simetria, existe un cierto “sentido comin” construido des-
de la asimetria: sobre todo en las onG. La asimetria surge como fotografica,
como un orden estatico, en la cual se sombrea una concepcion de sujeto
determinado, histéricamente organizado.

Otro punto interesante de repensar es el de integracion. ;Qué implica-
ciones tiene la integracion en la practica social concreta? Esta interrogante
tiene como base las tensiones anteriores, y de aqui un nuevo problema que
es epistémico y politico.

Sobrevalorar la experiencia, si me llevo bien con ésta y hago bien las
cosas con mi sujeto indigena, para qué meterme en la investigacion, en la co-
sa complicada, sencillamente “hago mi trabajo, libero a los indigenas, soy un
buen mestizo” o al revés “los indigenas me aceptan, trabajo bien con ellos”;
entonces hacemos un trabajo de liberacion impulsado por la experiencia,
como si fuera una cosa separada de otros aspectos de la vida del sujeto
—intersubjetivamente hablando—.

Indudablemente, en este proceso es necesario discutirlo desde otro lu-
gar, centrandonos en las categorias de sujeto, historicidad, totalidad y dia-
léctica como articulacion no como contradiccion, en toda esta perspectiva
re/escuchamos, re/leimos y en el sesgo de nuestro oido, de nuestra mirada,
interpretamos, por esto es una lectura interpretativa.

¢Qué es lo que hace que un sujeto sea mas necesitado que otro?, se pre-
senta el tema de la necesitad, de la carencia, esto coloca la simetria en una
relacion victima-victimario, o sea, lo asisto para que €l sea feliz y soy feliz
porque he asistido, pero ;qué se transformo en esa relacion?

El trauma, es un concepto interesante de trabajar y hacerlo bien puede
sacar algo que estd muy presente que es la culpa y el sufrimiento. “Pobreci-
tos, como sufren”, entonces, nosotros tenemos que hacer algo para que no
sufran tanto. Esto da una vision de sujeto, de relacion intersubjetiva muy
complicada.

Trauma es distinto a ponerle un valor al sufrimiento “;quién sufre mas,
quién menos, quién tiene mas, qui€én menos, quién necesita mas, quién
menos?”, eso tiene que ver con mitificaciones de estos conceptos que al no



146 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

darle un nivel de conciencia critica, desdibuja el discurso, se vuelve contradic-
torio en muchos aspectos, tiene que ver con el como vamos a la comunidad,
como escuchamos a los indigenas, como los indigenas escuchan a los mes-
tizos, como los mestizos nos escuchamos entre nosotros, y entramos en una
cuestion muy complicada de falsas necesidades o conciencia.

Estos mitos surgen como emergentes, es lo que leemos, ustedes pueden
decir que éstos no, pero traten de identificar otros, como el ejercicio que
hizo el companiero con los huicholes, traté de identificar todos los parame-
tros con los que operaba para empezar a reconstruir otra mirada, es decir,
cuantos mitos semanticos de significaciones tenemos en la academia y en
las onG, sobre todo cuando hablamos del problema indigena.

Otra cuestion nada menor es la escision entre practica, investigacion y
teoria, como bloques diferentes; por ejemplo, si me dedico a la practica en-
tonces no investigo, hago teoria, por lo tanto la practica se me aleja. Esta rea-
lidad tiene que ver con un parametro educativo muy fuerte que viene, como
todos sabemos, de la tradicion de pensamiento positivista que separa teoria
y practica. Con la didactica pasa lo mismo. La didactica es vivida, percibida y

abordada como la practica de la pedagogia,®

es teoria y construccion teo-
rica constante, abarca un campo distinto al de la pedagogia. Al tener ya un
problema entre lo que es prictica, investigacion y teoria, se pierde sentido al
detectar problemas de la realidad. Cuando mencionamos que hay que iden-
tificar problemas de la practica, no lo decimos solamente para hacer investi-
gacion, lo expresamos como proceso de construccion de conocimientos.

Surge otra situacion para la construccion de conocimientos, ya que se
hace desde dos posturas epistémicos distintas, la que da cuenta de la iden-
tificacion del problema en relacion con el reconocimiento del sujeto, y la
decision de investigarlo o no.

Con respecto a la idea de sentido, sa qué nos referimos cuando decimos
que algo tiene sentido?, esto surge como una alerta epistémica relacionada
con la idea de colonizacion, ;cuando estamos colonizando y cuando no?;

40" Sin embargo, la diddctica es un espacio de profunda reflexion teérica y metodolégica en
la prictica de la enseflanza por su propia naturaleza compleja signada por la relacion entre
sujetos y todo lo que esto implica.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 147

es como usar criticamente a Bachelard desde América Latina, al mencionar
la vigilancia epistémica y adjetivarla en el ambito de la educacion, al rela-
cionarla con el cuando colonizamos, pero también cuindo estamos siendo
colonizados; con la pérdida de sentido.

¢Por qué se hicieron mds largas estas conversaciones? Era mas facil venir
y explicar prescribiendo “ahora hay que hacer esto”, pero lo que estamos
tratando de promover como experiencia es como realizamos nuestro trabajo
desde la propia vivencia para posibilitar de apropiacion de lo instrumental,
pero a través de una propuesta epistémica y didactica que resignifica lo ins-
trumental, esto fue lo que hicimos y es en estos niveles donde pondremos
en tension la teoria y la practica, lo que permite reactivar tanto lo psico-
logico como lo didéctico y lo metodolégico un modo de transitar metodolo-
gicamente hablando.

7.2. Una posible recuperaciéon categorial desde
la epistemologia de la conciencia historica

Con base en lo trabajado, a lo conversado, planteo lo siguiente: ;Como es-
tamos significando el mundo desde este espacio? Porque si bien desde esta
perspectiva que hemos construido, todo espacio implica potencialmente
aprendizajes, construccion critica de conocimiento, y constante provocacion
de conciencia de lo que se esta significando, esos espacios mantienen a su
vez un modo particular de significacion del mundo; en este seminario, el
modo de significacion esta determinado por el sesgo profesional, el espacio
laboral, la propia convocatoria.

¢Qué es lo que conmueve a esta construccion simbolica de sentidos y
significados que nos constituye? Cuando algo tensiona esta construccion,
nos obliga a colocarnos en otro lugar, a salir de esa construccion de sentidos
y significados idealizados de la realidad, recolocarnos ante esa realidad y
decidir qué hacer con esto que nos conmueve, como hacerlo, para qué, de
ahi que lo metodologico no es privativo de la academia o de la investigacion
cientifica, sino que compromete un modo de operar en la realidad. Como
resuelvo la tension, es una resolucion estrictamente de sentido, en términos



148 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

de darle una direccion a esa afectacion. Habemos muchos que estamos lle-
nos de significados pero no siempre tenemos sentido, porque se puede vivir
tranquilamente con el sentido prestado. Cuando no me pongo en tension y
no pongo la voluntad o el deseo en el acto, termino haciendo el acto de otro,
viviendo la tension del otro. Para comprender lo ético no es suficiente con la
teoria, hay que considerar a la ética como una triada que implica conocimien-
to, pasion y responsabilidad, si alguno de los dngulos de la triada se sobre-
pone a los otros o esta ausente, no estamos hablando de lo mismo; la ética
implica conocer y reconocer al otro como legitimo otro, no hablar por el otro.
Cuando reconocemos al otro, sestamos reconociendo alguna teoria, o concep-
to acerca del otro?, sestamos reconociendo al otro con su carga de sentidos y
significados, como sujetado a un modo de relacionarse con el mundo?

¢Cuando podemos saber si el otro tiene proyecto?, jobservamos que
hace algo en relacion con lo que quiere hacer?, jos proyectos tienen edad o
se constituyen en relacion con el sujeto?, sestoy dandole oportunidad al otro
de que me cuente cudl es su proyecto, cuiles son sus necesidades, cuales
sus capacidades? A veces, en el afin de tener en cuenta las necesidades del
otro, nos colocamos fuera de la situacion para ver qué es lo que necesita en
vez de preguntarle, y ésa también es una manera de no verlo, de negarlo.
Eso es mitificar al sujeto, transformarlo en un discurso, en una abstraccion
tenida de lo que mis suposiciones o la teoria dice de él.

Les propongo entonces trabajar sobre sus tensiones —no la de los indi-
genas— en relacion a su practica profesional que puede ser con indigenas,
con grupos de mujeres o de jovenes indigenas, entre otros, para empezar a
elaborar un proyecto en términos mas amplios: scudles son para ustedes las
tensiones que pueden volverse campo problematico?, scudles son aquellas
afectaciones que pueden volverse proyecto?

7.3. Continuando en el didlogo
Hugo Zemelman

Hay algunas cuestiones que me gustaria aclarar sobre el tema de los mitos y
los prejuicios. Ambos, el mito y el prejuicio, pueden ser tanto positivos como



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 149

negativos, pero el mito implica en si una fuerza y una trascendencia que lo
diferencia claramente del prejuicio. El mito supone una serie de relaciones
que el prejuicio no tiene: por ejemplo, puede constituir, en términos de tem-
poralidad, una forma de derrotar el tiempo.

Leyendo esto desde el concepto de la intersubjetividad, término que
viene de la psicologia, hay un punto que sobresale y que hay que tener muy
claro ante esta enorme tarea de construir sujetos. No se trata de crear de
la nada a los sujetos, sino de potenciar los que ya estin, teniendo presente
que los sujetos estan tan determinados por circunstancias historicas, econo-
micas, politicas, sociales, etc., que pierden su capacidad de desarrollar sus
potencialidades, volviéndose prisioneros de sus circunstancias, asi como del
contexto en el que estan trabajando, un contexto que busca lo contrario:
minimizar al sujeto, o bien, formarlo de manera que se vuelva funcional,
pequenos sujetos parroquiales, locales, con minima demanda o sin ella, sin
vision. Esto es fundamental entenderlo, porque de otro modo se puede ter-
minar impulsando politicas sociales que no sélo no rompan con los limites
de la imposicion, sino que los sostengan.

Si miramos desde este angulo a los zapatistas veremos que el problema
no estd solo en la demanda que plantean con respecto a los pueblos indios,
sino que también supieron romper con esa limitacion que se impone a los
sujetos en general en la sociedad moderna.

Lo mismo pasa cuando observamos a las onG, hay una tendencia muy
fuerte a suplantar los discursos ajenos por el propio. Cuando un discurso
abre horizonte, potencia al otro desde sus propias circunstancias, sus propias
necesidades, sus propias capacidades, posibilita la busqueda de alternativas,
a desarrollar una perspectiva, un sentido; no impone realidades. En el caso
de ustedes, es vital poder escuchar, retomar y utilizar las distintas aportacio-
nes que puedan darse en el proceso, asi como admitir la problematizacion,
el cuestionamiento permanente que implica trabajar de esta manera.

Si hablamos de un conocimiento propio, que tenga sentido para los
sujetos que lo construyen, mas que ensenar en el sentido de ilustrar, mas
que generar una relacion de dependencia con el otro, lo que tenemos que
hacer es facilitar o estimular la capacidad latente en un sujeto —o, en este
caso, un grupo— de reconocer sus limites y sus posibilidades, de reconocer



150 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

esos mecanismos sociales, culturales, politicos, econémicos que estimulan
la inercia, las costumbres, las rutinas, lo seguro, lo consabido, todo eso que
ya estd como un camino pavimentado y se confunde con lo cierto.

¢Cuiando pueden los grupos autoproblematizarse?, jcuiando un grupo
necesita que se le estimule a la problematizacion? Esta relacionado direc-
tamente con la dependencia, la subalternidad, la colonialidad, mecanismos
centrales del poder. ;Qué es lo que impide que un grupo problematice su
propia situacion?, scomo se le podria estimular sin imponerse?, ;como obser-
vamos en un grupo mecanismos reproductores de subalternidad?, sen qué
momento?, jcudles podrian ser los mecanismos de ruptura? No me refiero
Unicamente a la educacion, porque puede haber multiples maneras de ac-
tuar, desde los distintos ambitos de la realidad.

Es importante aclarar que el concepto de posibilidad no puede des-
vincularse del concepto de limitacion, porque si no estariamos cayendo en
la idealizacion, que es también una forma de prejuicio ideolégico. Todos
los sujetos tenemos muchos condicionamientos y limitaciones. Es necesario
conocer al otro realmente, ver los estereotipos sin prejuicios, conocer su
sistema de necesidades, su pauta de comportamiento, sus capacidades para
relacionarse, de ser solidarios, sus conflictos internos con el grupo al que
pertenece, su relacion con el mundo; asi como las dinimicas que mueven
a un grupo a ese mundo “externo”, porque de no ser asi todo el trabajo se
queda en un nivel de retroalimentacion, de consumo interno que tampoco
€s sano.

En relacion con el proyecto, ;qué es un sujeto?, ;qué es voluntad de
accion?, jqué implica un objetivo como grupo y no como individualidad?
Hay conceptos que ustedes manejan diariamente y en los que habria que
detenerse para problematizarlos, ;estamos entendiendo todos lo mismo por
cada uno de ellos?, sson estos conceptos, tal como los utilizamos, adecuados
para nuestro quehacer, para los sujetos con los que trabajamos? Algunos ya
han salido aqui, pero puede haber otros como organizacion, prictica so-
cial, relaciones humanas, esperanza; son, en su mayoria, conceptos claves,
instrumentos de conexion con la gente, y todos, de alguna manera, giran
en torno al concepto de autonomia. ;Qué entendemos por autonomia?, ;con
qué la asociamos? Algunos dirin que la autonomia se asocia con organiza-



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 151

cion, otros la relacionan con proyecto, ;cOmo se expresa esto en la practica?,
cestamos ensendndole a los sujetos a ser autonomos? Porque no es lo mismo
potenciar que asistir; se puede asistir a los pobres para que sean menos po-
bres, para que la pobreza sea menos degradante o llegue a ser una pobreza
digna. Desarrollar potencialidad es tomar conciencia de que se es pobre por
alguna razon, y se puede hacer algo al respecto. Porque ser pobre implica
asumir la pobreza como una responsabilidad personal —se es pobre por
culpa de uno mismo— este no es un problema puramente cultural, es tam-
bién un problema ideologico, que se inculca.

Realizaré un par de observaciones con respecto al concepto de autono-
mia y a los conceptos en general. Suele suceder que nos quedemos prisio-
neros de un concepto, de un vocablo, y no se discierne su significado. Por
ejemplo el concepto autonomia, puede ser nombrado de muchas maneras,
no solo a través del término, también se relaciona con el contexto, porque
uno se enfrenta permanentemente con realidades complejas y dindmicas,
que se resisten a ser nombradas de una sola manera. ;En qué recaeria la im-
portancia de esto que estoy diciendo? En encontrar y reconocer a los sujetos
de esas autonomias, porque si manejo un concepto de autonomia compleja,
elaborada y formalizada, es muy dificil que pueda encontrar a los sujetos
de esa autonomia; el desafio es poder ver las multiples formas en que se
presenta, a niveles locales, regionales, nacionales, etcétera.

La autonomia no tiene que ver solamente con las dimensiones determi-
nantes de orden politico, organizativo y del poder de decision, tienen que
ver también con la reproduccion de las necesidades basicas, éste puede ser,
por ejemplo, un punto de partida para generar una logica auténoma en
muchos otros ambitos, porque le da confianza y seguridad a la gente en lo
que hace —como resolver el problema de la manutencion o de la sobrevi-
vencia—. La autonomia cubre muchos niveles de la realidad, desde lo mas
primario —como resolver mis necesidades— hasta una organizacion nacio-
nal auténoma de un estado; todo es parte de la misma problematica.

La sociedad civil es la posibilidad de construir realidades desde las
condiciones de vida y de reproduccion, espacios mayores o menores que
pueden, a su vez, aumentarse 0 empequenecerse, ganarse o perderse; es
dinamico y dialéctico. Pero es importante tener claro que la sociedad ci-



152 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

vil es parte del esfuerzo de construccion de una realidad, de aduenarse o
apoderarse del contexto: puede ser una manera de construir alianzas entre
organizaciones, con funcionarios que atienden problemas de la pobreza o la
marginacion, asi como la organizacion instantinea de un grupo de sujetos
autoconvocados por la solidaridad reciproca.

La sociedad civil es una realidad dindmica que estd constantemente
recreandose en la accion de los grupos, es por eso que se vincula a los
conceptos de actor y proyecto; de ahi que haya que detenerse en esta re-
cuperacion del sujeto, y me parece muy licido en este contexto, problema-
tizar los alcances de la escuela —que no es lo mismo que negarla—, en el
sentido de hacerla parte de una estrategia mas amplia y de mayor alcance,
en lugar de pensar que es el tnico espacio posible de lucha en contra de
la marginacion. Digo esto porque el problema de la interculturalidad no es
un problema de la escuela solamente, es un problema del poder que afecta
todos los ambitos de la realidad.

La interculturalidad tiene que ver con la relacion de poder entre cultu-
ras. Lo mismo sucede con la pluralidad, ;qué estamos pensando cuando ha-
blamos de pluralidad? También tendriamos que detenernos en ese concepto,
jcoexistencia de culturas?, sha habido coexistencia de culturas?, ;o se trata
mas bien de coexistencia de proyectos desde culturas? En este caso lo que
suceda con la interculturalidad serd lo que suceda con esos proyectos.

El rescate del sujeto supone tener en cuenta esos matices culturales.
No se puede crear un sujeto como por generacion espontanea, sin cultura,
eso significaria construir un sujeto sin memoria, sin tradicion, sin experien-
cia, sin valores. Asi, el sujeto supone a su vez el rescate de la cultura, y lo
que importa en este rescate —traducido a lo intercultural— es que se esta
tratando de rescatar sujetos que tengan proyectos diferentes al proyecto do-
minante. La cultura legitima y refuerza la posibilidad de construir proyectos
desde los actores que encuentran en la cultura un mecanismo de identidad,
de seguridad, de fuerza, de cohesion.

Todo lo anterior se relaciona con un tema que subyace, la toma de
conciencia de las determinaciones de tipo cultural, econémicas, politicas,
etc., que operan sobre un grupo para que pueda desarrollar su capacidad
de accionar frente a ellas, lo que se vincula con un segundo tépico, que no



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 153

es un problema metodolégico en el sentido clasico de la palabra sino algo
un poco mas complejo: la capacidad de lectura de la realidad en su com-
plejidad.

Esto no significa que se estén transformando en tedricos de lo comple-
jo, porque teorizar sobre la complejidad no es lo mismo que comprenderla,
sobre todo cuando la accion de comprender esta asociada no a un esfuerzo
de construir un conocimiento teérico, sino al esfuerzo de construir un pen-
samiento que esté al servicio de una toma de decisiones; en otras palabras:
cuando hablamos de lectura de la realidad no estamos hablando de teoriza-
cion de la realidad, sino de la capacidad de pensar la realidad, lo que nos
devuelve a la idea de la problematica, de pensar problematicamente. ;Qué
significa pensar problematicamente?

Puede significar, en primer lugar, tener conciencia de que estamos pen-
sando eventualmente con sesgos, los que podrian ser prejuicios a partir
de lo que me es mas familiar, de lo que mas me acomoda; porque el pen-
samiento también es parte de la alegria y la angustia. La gente no quiere
pensar para angustiarse sino para alegrarse, eso significa acomodarse a lo
que ya saben, de manera que el grupo puede estar fuera de esa alegria en
términos de tener que problematizarse al reconocer la complejidad, esto
supone romper con parimetros ideoldgicos, culturales, técnicos, sobre todo
los mas vinculados a la experiencia, que es rutina, repeticion.

Este pensamiento problematico, con estas exigencias, no necesariamen-
te nos va a llevar a resolver el problema; pero nos puede llevar a reconocer
opciones de solucion, porque la realidad no es lineal, ni se resuelve con una
formula magica. Si revisamos las estrategias de vida de los grupos humanos
a lo largo de la historia de la sociedad humana, podremos constatar que
han podido sobrevivir debido al hecho de que han tenido la capacidad para
reconocer opciones de supervivencia.

Los grupos que han logrado sobrevivir —en ese sentido este pais es un
laboratorio— han aprendido a encontrar opciones, pero los que no lo hi-
cieron, han desaparecido o han terminado por marginarse —se han vuelto
parte de la historia—. La responsabilidad que nos compete es la de recono-
cer opciones de solucion, y compromete tanto a quienes son funcionarios,
como a quienes trabajan en las Organizaciones No Gubernamentales.



154 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Este estimulo a la capacidad de lectura de la realidad, que intenta ge-
nerar el pensamiento problemaitico, supone el manejo de conceptos como
democracia, sujeto, ciudadania, participacion, autonomia, cultura. Pero a su
vez, estos conceptos, trabajados en un grupo, desarrollan expectativas que
son como un germen —de todas las otras expectativas— vy, por lo tanto,
exigen una lectura muy cuidadosa del grupo.

Para resolver el problema de las potencialidades habria que entender
antes el problema de las diferencias, las cuales se plantearon como un riesgo
en la educacion, por ejemplo, la educacion indigena como una logica de
la diferencia, podria aislar a un grupo. Lo cierto es que el problema no es la
diferencia sino lo contrario: lo que se impone como una diferencia comun,
la colonialidad. Cuando se habla de educacion comin o educacion integra-
dora, ¢integradora de qué?, jintegradora a qué?

Hoy en dia, este gran tema de las heterogeneidades en todos los ambi-
tos —economicas, culturales, valoricas, lingtiisticas, etc— se quiere pasar
por alto, porque no conviene al poder dominante. sPor qué el afin en poner
el énfasis en lo comun? Porque en este momento, el proyecto que estamos
enfrentando —frente al cual habria que desarrollar estrategias de reaccion
desde la condicion de la diferencia— esta haciendo un gran esfuerzo por
transformar a los paises en mercados; mercados que, por logica, necesitan
ser homogéneos. Se necesita que la gente consuma, y para esto deben tener
las mismas pautas culturales, los mismos valores, las mismas expectativas,
para que todos estén igualmente interesados en comprar lo mismo.

El problema es el siguiente. Una cosa es conocer algo en términos de
la investigacion clasica: escribir una situacion, definir factores que la expli-
quen, que es lo que hacen generalmente los especialistas, los economistas,
los antropodlogos, etc.; el problema es que cuando se hace una investigacion
sobre el campo econdmico o politico generalmente el concepto que hay de
la realidad es siempre de una realidad externa al sujeto, es decir, yo inves-
tigo y muestro; no esta comprometido el sujeto, de ahi que se hable de una
investigacion sobre objetos que estan fuera del sujeto, esto para decirselos
de una manera esquematica, evidentemente tiene mas complejidades.

La conciencia plantea un desafio en los siguientes términos: si la con-
ciencia es la posibilidad de entender opciones de decision, a partir de reco-



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 155

nocer que hay opciones, significa que leo la realidad con un sentido, no
coloco la realidad fuera de mi, sino que la veo desde mi como sujeto,
obviamente me planteo un desafio que es el de incorporar al sujeto, incor-
poracion que significa accion del sujeto. Cuando aqui se dice “darse cuenta
de qué”, es darse cuenta no de un objeto que tengo adelante, econémico,
politico, institucional, tecnologico, sino darme cuenta de un conjunto de
cosas que hacen mi contexto, esto es un acto de conciencia que supone leer
la realidad desde un sentido, no desde una hipétesis, no desde un problema
logico, sino leer la realidad para ver qué posibilidad tienen los grupos mar-
ginados para dejar de ser marginados, que es un sentido.

Puedo construir un conocimiento desde esa exigencia, como estudiar
la democracia para estimular la participacion en el sistema politico de los
grupos locales, como también puedo estudiar la democracia en un sentido
contrario, diciendo que me interesa estudiarla para fortalecer el sistema poli-
tico de poder a nivel nacional. Puedo estudiar la democracia desde cualquier
punto de vista, desde los distintos sentidos que tiene ésta como fendémeno.
Lo mismo en el caso de ustedes, como van a leer la economia regional, las
estructuras locales de poder, pueden hacerlo de muchas maneras, lo que
trato de decirles es que la deben leer desde el sentido que tiene para uste-
des, para construir un conocimiento que sea de utilidad para el grupo con el
cual ustedes estén trabajando. Eso supone saber entender al grupo, porque
de otro modo le pueden imponer su propia vision de lo que es un sentido
u otro, lo que es importante porque permite que el conocimiento llegue a cum-
plir una funcién en la practica. Cuando uno de ustedes hacia referencia a la
pedagogia del oprimido, es una manera de plantearse el problema de la en-
senanza desde el curriculum pasando por las practicas docentes, la organiza-
cion interna de la escuela, desde un sentido que debe plantear la educacion
para grupos marginados, con todo lo que significa la palabra marginado u
oprimido, que en si mismo es una palabra pero hay que transformarlo en un
problema porque eso se expresa en muchas cosas, en deseo o en falta de
deseo, sobre todo se puede estar expresando en una cuestion que es el pro-
blema de la falsa conciencia, una falsa conciencia que tiene mucha historia.

En resumen, la falsa conciencia es la que desarrolla un grupo como
expresion de otra que se le impone, es la famosa enajenacion o alienacion



156 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

de la gente, estamos viviendo en un mundo fundamentalmente alienado,
¢qué significa alienado o enajenado?, significa que un grupo de oprimidos no
se lee a si mismo como oprimido sino que se lee en funcion de un grupo que
no es oprimido, qué es lo que hacen los medios de comunicacion: imponer
modelos de imitacion de todos, por ejemplo “ve usted a este senor que tiene
un Volkswagen ultimo modelo, todo automatizado”, lo transforma como un
modelo de consumo, pero no es solamente un modelo de consumo, es tam-
bién un modelo sujeto, un modelo de grupo, un modelo de vida, de calidad
de vida, todo eso es lo que la gente estd recibiendo constantemente y esto
termina por generar esa alineacion (dicho de una manera primaria).

Una anécdota real un poco pintoresca de un problema social terrible,
el como esa senora que después del golpe militar chileno en una poblacion
pobre de Santiago la encuentra el sacerdote del lugar encandilada mirando
una vitrina con una serie de productos en una tienda y estaba feliz. Se le
pregunta: spor qué estd contenta? porque ahora, padre, hay de todo, justed
puede comprar lo que hay ahi?, no, no puedo comprar pero sé que existe.
Eso es enajenacion, enajenacion que es una de las cartas fuertes de las po-
liticas actuales, culturales y econdmicas, para estimular una conciencia ena-
jenada, una falsa conciencia, sen qué sentido? En el que no es la conciencia
individual desde la cual se mira su propia situacion econdémica, cultural,
sus propias posibilidades, el propio derecho, las propias necesidades, para
comenzar a leer desde un lenguaje que le es externo. Con eso se genera
inhibicion porque pierde seguridad, no se cree lo que se le dice porque esta
buscando otra cosa que es inalcanzable. En ese marco, construir un cono-
cimiento que permita morigerar los efectos de esta conciencia deformada,
es importante; pero para poder construir ese conocimiento que cumple esa
funcion tiene que construirse desde un sentido, un conocimiento que tiene
un sentido para la accion del grupo vy, por lo tanto, un conocimiento que
responda a posibilidades del grupo para potenciar su propia posibilidad de-
rrotando esa falsa conciencia. Este es un trabajo de ustedes, ayudar al grupo
a desarrollar su propia conciencia.

Quiero vincular lo anterior con el hecho de que el contexto que vivi-
mos es heterogéneo, que el concepto de heterogéneo significa diversidad de
grupos con distintos tipos de cultura, de proyecto, con economias diferentes



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 157

y cada vez eso va a ser mds profundo, por lo tanto, las sociedades en que
vivimos son muy complejas y el concepto de la heterogeneidad va a ganar
mucha validez en la medida en que si avanza este modelo de la globaliza-
cion se van a comenzar a construir dentro de un pais varios paises. Esto es
algo que rompe con algunos pardametros, por ejemplo, la idea de sociedad
nacional que puede comenzar a remplazarse por una especie de yuxtaposi-
cion de paises dentro de un pais. Cuando les decia que el modelo trabajaba
para una proporcion minima de la poblacion en términos relativos, supone
que en cada pais se van a construir varios paises, tampoco es un tema nue-
vo, es un problema que se viene arrastrando por lo menos desde la década
de 1960, sociedad de primera, segunda y tercera; pero este fenéomeno se
esta repitiendo también en los paises centrales porque como se ha dicho, el
tercer mundo comenzo a aparecer en el primer mundo y el primer mundo
comenzo a nacer y aparecer en el tercer mundo. Hay un elemento de hete-
rogeneidad en el contexto muy importante, por eso habria que detenerse en
el concepto de autonomia y heteronomia.

La heteronomia significa que cualquier grupo humano elige un modelo
de comportamiento, para definir su proyecto, como modelo de sus necesi-
dades y de las estrategias de resolucion, a grupos que le son ajenos, com-
pletamente externos e inalcanzables, en lugar de leerse a si mismo desde si
mismo o comenzar a buscar modelos de referencia para si mismo en grupos
que sean relativamente afines a €l en el plano econdémico o social, de modo que
pueda avanzar en la resolucion de sus problemas sin romper con la raciona-
lidad con la que €l se esta identificando. Es lo que esta pasando sobre todo
con los llamados grupos subalternos, pero también con los grupos medios
que estan tomando cada vez mas como modelos a los grupos externos, por
lo tanto se esta contribuyendo a enajenar en el sentido de que yo transfiero mi
imagen, mi autorrepresentacion, a lo que es la representacion de un grupo
que es distinto al mio, este es un fendmeno muy general, no que esta pasan-
do ahora. Para poner un ejemplo historico de esta falta de autonomia en la
toma de decisiones, pensamos en lo que ocurrio en las décadas de 1960 y
1970 en América Latina, con las reformas agrarias de la época. Fue el feno-
meno de la heteronomia en el sentido de que los grupos campesinos que en
algunos paises habian sido beneficiados con la reparticion de tierra, asumie-



158 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

ron como comportamiento frente a la tierra que recibian, el mismo patron
del hacendado, del antiguo propietario, entonces, se da una reproduccion de
practicas sociales y econdmicas de los grupos que siguen a otros, son los
que no tienen autonomia y, al no tenerla, no son capaces de leer la historia
o leerse a si mismos desde si mismos, sino que la estin leyendo en funcion
de lo que los otros hicieron bien o mal en el pasado. Es lo que estd pasando
ahora, los grupos tienden a negarse a si mismos, eso que se senalaba de los
sesgos, uno de los mas importantes es que el grupo se niegue a si mismo y
que crea que el camino de solucion de sus problemas es el camino de otro
grupo, que por otra parte es algo no casual sino que se persigue, que se progra-
ma, que se estimula para que asi sea, para generar esas dependencias.

¢Cudl era el problema de la autonomia y de la heteronomia desde este
punto de vista?, que la autonomia puede permitir que el grupo rompa con
ciertas dependencias, que deje de ser clientela de otro y se transforme en un
actor desde sus propios intereses, mientras que un heterénomo vendria a ser
un grupo que sigue clientelisticamente el comportamiento de otro. Esto es
algo que se busca hoy en dia y es parte de la problematica del contexto. Hay
otros fenomenos que estan contribuyendo a esto; por ejemplo, el problema
de las migraciones que estin creando problemas de este tipo en relacion
con la autonomia de los grupos; sin embargo también en las migraciones se
podrian encontrar posibilidades de rescatar las autonomias, un ejemplo son
los trabajos que en este momento estd llevando a cabo en México Gilberto
Jiménez, impulsando trabajos sobre las migrantes indigenas que se van al
norte de México o a Estados Unidos, y que ha llegado a la conclusion, a
diferencia de otros, que la migracion, por ejemplo de Michoacan, entre otros
lugares de México, cumplen la funcion de fortalecer la identidad en forma
tal que la identidad cultural a la luz de ese tipo de investigaciones, ya no es
un mero problema cultural de memoria sino que se transforma en una estra-
tegia de sobrevivencia. Lo interesante es como el grupo busca sobrevivencia
emigrando, pero que transforma la identidad en un mecanismo de cohesion
dentro del contexto de su enorme dispersion geografica. El conglomerado
humano mantiene su cohesion a pesar de estar buscando trabajo en con-
textos culturales tan distintos, podriamos decir entonces que la migracion
estaria fortaleciendo las capacidades de autonomia.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 159

El tema de la migracion es central para ponerlo de ejemplo como una
de las tantas posibilidades que tienen ustedes de analizar el como en el
contexto complejo de apertura de la globalizacion la heterogeneidad esta
creando condiciones desfavorables pero también favorables para mantener
las autonomias de los grupos. El problema es que eso varia de un grupo a
otro, de un contexto a otro, por lo tanto volvemos a la idea de que se requie-
re una lectura muy clara de la realidad de modo de cuidar que no llegue al
reemplazo de un discurso por otro acerca de cudles son las posibilidades de
ese grupo de ser autbnomo, o no serlo. No hay una ley aqui para eso de la
autonomia, lo Gnico que hay que tener claro es en qué consiste el problema,
el modo como el problema de la autonomia puede llevarse a la practica por
un grupo, puede variar de una manera o de otra segun el contexto. Ese es uno
de los problemas que hay en este momento en México y en casi todos los
paises, en la medida en que éstos estin deshaciendo los distintos mecanis-
mos de identidad como es el proceso de disolucion nacional, lo que es un
punto importante para tener en cuenta.

Hay una linea de trabajo que seria bueno que ustedes la empezaran a
conocer, una manera de rescatar la autonomia en el plano de la construc-
cion de conocimientos en América Latina. Es toda una tendencia que se ha
llamado de la colonialidad, que en el fondo consiste en revisar los concep-
tos centrales desde los cuales se construye el conocimiento en este conti-
nente. Hay gente que estd en eso y demuestra de una manera clara como los
conceptos se utilizan, por ejemplo en el analisis econémico, antropolégico,
sociologico, etc., son muchos de ellos conceptos eurocéntricos, importacio-
nes conceptuales que aqui han seguido siendo usados sin redefinirlos. El
concepto de indio, que es también un concepto que ha surgido en la discu-
sion sobre todo con los peruanos y los espanoles quienes todavia manejan
un concepto muy colonial, que se extrapola de un contexto a otro, lo que
es ademas responsabilidad de quien lo asume sin critica y sigue repitiendo
el concepto y construyendo discurso sin cuestionarlo. Aqui vuelve el pro-
blema de no problematizar los conceptos, los que tienen una clara funcion
colonial de subordinacion. Eso se esta, afortunadamente, comenzando a
discutir pero no es un lenguaje dominante de la critica, existe todavia como
dominante el concepto colonial que tiene que ver con el problema de las



160 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

autonomias de los grupos; porque obviamente las no autonomias de los gru-
pos estan retroalimentadas por la literatura, por la informacion, por los me-
dios de comunicacion que imponen a esos grupos de referencia externa.

Sobre el “si mismo” o algo asi, se plantea un tema importante que es
muy concreto. Alude a como en América Latina se ha ido construyendo la
memoria, tema que no es de especialistas, pero que nos concierne a todos
nosotros. La memoria ha sido construida desde una perspectiva, aqui hay
algunos textos que lo ilustran, como es la version de los vencidos por ejem-
plo, el problema es mucho mas complejo que ese, es, como se imponen me-
morias para desde la memoria que se impone, imponer visiones de futuro.
Lo que es algo reconocido pero dificil de enfrentar, porque se expresa en
versiones de la historia que se muestran como la Gnica memoria posible,
desafio no académico sino de actores politicos.

Se ha buscado deshacer la memoria oficial y tratar de encontrar lo ocul-
to por esa memoria, desafio metodologico dificil, porque si hablamos de
los actores politicos, una de las cosas que uno ve, €s un proceso curioso
de involucion. Si se analizara el problema de la memoria desde los actores
politicos, por ejemplo, de la década de 1920 a 1930 (para mencionar dos pe-
riodos de este siglo), hubo muchos actores politicos que trataron de rescatar
la memoria; spero qué es lo que uno observa ahora? En los ultimos 15 o 20
anos del siglo xx es lo contrario, ya que los actores politicos han renunciado
a buscar la memoria, algo serio porque el problema del rescate de la me-
moria es el de entender de donde salen las fuerzas sociales, porque cuando
hablamos de la memoria oculta sde qué estamos hablando? Hablamos de la
participacion en la construccion de la historia de todos los sectores sociales
no dominantes, que se ha dado en llamar la memoria de los sectores popu-
lares, que es una posibilidad de re-escribir la historia de estos paises desde
el protagonismo de los sectores olvidados o subalternos.

La historia, de alguna manera, es el resultado no de un actor sino de
una constelacion de actores, de los cuales uno puede resultar dominante.
Ahora, ;,como se puede vincular con la cuestion de lo externo? El problema
pasa por la capacidad que tenemos de apropiarnos de lo externo, mas que
de lo heterénomo; lo externo que no puede confundirse con lo heterénomo,
lo externo es simplemente lo externo, que es heteronomo en la medida



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 161

en que no se tenga capacidad de leerlo desde el propio criterio, interés o
proyecto propio, pero siempre existird, ahora mas que nunca, cuando se da
una suerte de retroalimentacion entre las culturas; incluso hay gente que
ya piensa en la orientalizacion del occidente, juegos de ideas, aportaciones
que pueden provenir de los flujos, de los contactos cada vez mas intensos
entre diferentes regiones, tanto econémica como culturalmente hablando,
se da una posibilidad de enriquecer la propia experiencia histérica desde
fuera, el problema es que lo sepa hacerles de mi, y el “mi” no es solamente
un problema psicologico, emocional, afectivo, sino que es un proyecto de
intereses de grupo que tengan un proyecto de sociedad, desde la cual leer
eso que la humanidad le pueda estar proporcionando constantemente. Nos
coloca frente a un tema que es central en la discusion, que es la historia o
la exigencia de leer la cultura, la economia, lo que fuere, que aqui estamos
llamando lo externo desde la propia tradicion historica, desde el propio pro-
yecto, lo que supone darse cuenta de la especificidad historica desde donde
se estd trabajando. Si ustedes tienen clara la especificidad histérica, que es
el contexto en el que estin trabajando, pueden apropiarse creativamente de
todas las aportaciones que vengan desde fuera y no ser heteronomos, ser
auténomo es enriquecerse con las vivencias que puedan venir de fuera.
Trato de hacer esa distincion conceptual que es importante. Se trata de de-
sarrollar la conciencia apropiadora de herencias culturales multiples.

Participante
La reflexion gira en torno a como, a partir de la experiencia, hemos tratado
de identificar el problema con el cual sentimos ciertas tensiones. Les conta-
ré mi historia. Yo vengo de un estado que histéricamente se construyd por
pedazos y disputas internas por el poder. Siempre se ha caracterizado como
ser un estado pobre, con una geografia gris, como un estado violento vy,
ademas, que registra indices alarmantes de marginacion; la otra cuestion es
que es un sitio con una potencialidad de recursos muy importante: ocupa
el cuarto lugar a nivel nacional en biodiversidad y, sin embargo, sigue en esas
condiciones.

Como a mi me interesa la educacion, empecé a trabajar a los 16 anos en
este sector donde he observado que hay poco interés por desarrollar la es-



162 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

cuela, la idea del magisterio siempre ha estado asociada a la escuela. Hacer
los cambios, las transformaciones de las comunidades, estaba siempre en la
logica de la idea de vanguardia: la escuela iba a “ilustrar” a las comunidades,
sin embargo, como sabemos, esto no funciono; incluso esta confrontacion
ha tenido un alto costo social. Después, por la misma experiencia, a partir
de los primeros contactos con las comunidades campesinas e indigenas
empecé a ver que la escuela confluye en diferentes mundos de vida, pero
estos mundos no siempre se pueden expresar porque de pronto la escuela,
como espacio pedagogico, se convierte en un espacio blindado que separa
unas culturas de otras, esto evidentemente por esas tentaciones y tendencias
homogeneizadoras. Pero ademads, porque el modelo de escuela que tene-
mos, y hablo por supuesto de la universidad, el modelo de escuela disenado
conforme a los parametros occidentales y racionalistas, terminé avasallando
estas identidades culturales en lugar de recrearlas y la escuela dejo de ser
el espacio creativo, el espacio donde se potenciaran todas esas capacidades
cognitivas, afectivas y emocionales de los sujetos, desde esta reflexion la
cuestion es como, porque yo trabajo en la formacion de docentes, recuperar
ese espacio pedagdgico, lo que veo es que la escuela cumple este papel
porque no tenemos formado un profesor que asuma esos dominios de la
diversidad, que reconozca y que desde ese reconocimiento pueda jugar un
papel potenciador en la escuela y no de repetir los discursos del poder a
través de los libros de texto, la preocupacion es como construir un proyecto
desde esta marginacion, o sea, como convertir todas estas cuestiones que
son condiciones deprimentes pero como desde ahi poder hacer un proyecto
diferente donde los profesores juegan un papel importante. Por eso para mi,
dentro de los conceptos que defino aqui, un importante es el del sujeto pe-
dagogico, recuperarlo en toda esta dimension de la relacion pedagogica que
se establece en la escuela, porque parto del supuesto de que el problema
es de relacion pedagdgica. Se han desdibujado esas relaciones pedagdgicas
porque ha quedado roto ese nexo emocional y culturizante que antes unifi-
caban profesores y estudiantes, eso hace que la escuela no reconozca estos
mundos culturales. Otro concepto que incluyo es el de la escuela posible,
uno tiene que plantearse las cosas desde las condiciones que tenemos de
qué proyecto educativo queremos construir ahi, por supuesto atravesado



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 163

por este concepto de diversidad cultural y el de educacion intercultural, son
los otros dos conceptos que incluyo en esta cuestion de la construccion de
una pedagogia desde la marginacion pero enfocada en la cuestion de la
formacion de docentes que atiendan esa diversidad que caracteriza en este
caso, al estado de Guerrero.

Participante

Parte de lo que siento que me estoy llevando en todo este proceso de refle-
xion, es el problema de la deformacion académica. Probablemente tenemos
que ser menos prescriptivos y mas interrogativos ante el hecho de nombrar
las cosas; entiendo que mucho tiene que ver con la actitud ante la vida y
que esto implica un cambio global, una transformacion interior, una apro-
piacion del propio proceso reflexivo, del propio proceso de deliberacion de
nombrar las cosas.

Con respecto a la reflexion sobre la potenciacion de los proyectos de esa
vision critica de evitar sustituir al sujeto, creo que mucho del trabajo de
acercarse a un grupo para asistirlo, para potenciarlo, debe girar en torno a
ir dotado de elementos junto con la gente: capacidad de nombrar, de poner
como ordenamientos operativos en acciones de los proyectos. Pienso que
los proyectos son una construccion comuin; hace tiempo hablamos mucho
de la autogestion, pero la realidad es un poco mas compleja, se trata de
un proceso de construccion comun, en donde cada persona llega con su
historia, su cultura, etc.; es un proceso dialéctico en el que estd en juego la
historia de cada uno.

Participante

Me interesa lo que tiene que ver con el medio ambiente y los recursos na-
turales porque esto tiene relacion con la cultura y la educacion. La riqueza
biologica o natural del estado de Guerrero, es una fuente de recursos im-
portante. Guerrero exporta energia eléctrica y agua a otras entidades de la
Republica Mexicana; de la entidad sale también toda una serie de recursos
y satisfactores que, en la mayoria de los casos son apropiados por otros ac-
tores sociales sin que esto represente un beneficio directo para la poblacion
del estado; por otro lado, en los contextos educativos de la region nahua,



164 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

ha sido dificil construir un modelo de educacion indigena que responda a las
expectativas de las comunidades, esto es, que la educacion escolarizada
que se imparte a las comunidades, sea percibida como algo importante para
ellos como algo que les va a servir. Uno de los puntos nodales es que, ante
los procesos crecientes de migracion, la escuela debe tomar un papel mas
importante en la reproduccion de la cultura local, la cultura se transmitia
antes en el interior de los nucleos familiares, es probable que empiece a rom-
perse con los procesos de migracion. En este sentido la escuela tendrd que
empezar a jugar un papel de mayor preponderancia, ir ganando peso espe-
cifico en la recreacion del conocimiento local.

Me preocupan ciertas situaciones que son ya problemas ambientales
o que lo van a ser a corto plazo. Las comunidades no los perciben toda-
via, incluso esta problemadtica se agudiza. Esto lo estoy redimensionando a
la luz de la idea de la falsa conciencia. El reto es como a partir del papel
que pudieran jugar las escuelas en la recreacion del conocimiento local y
en hacer explicito, como parte del trabajo escolar, de construccion social,
colectiva, la nocion de medio ambiente. Esto pudiera impactar en que las
comunidades logren posicionarse, en los hechos, en la defensa de su terri-
torio, no solamente como uno de los elementos que le dan identidad, sino
también como elemento de subsistencia, ;como pueden posicionarse en la
defensa de sus recursos naturales en momentos en donde las tendencias
de la globalizacion van hacia el rompimiento de estas autonomias locales?
—Esto sucede en Guerrero, pero empieza a verse en Chiapas y Oaxaca
mas fuertemente— Las companias trasnacionales que trabajan cuestiones de
biotecnologia van y roban el conocimiento y el germoplasma silvestre para
utilizarlos en procesos industriales de produccion de ciertas cosas. Pareciera
ser inminente el plan Puebla-Panama. La idea es como a partir de esto las
comunidades pueden ir constituyéndose como sujetos colectivos capaces de
oponerse de manera creativa a este proceso.

Participante

Estamos muy necesitados de educacion. Parece ser como un mito, espero
un gran cambio en las escuelas pero no veo exactamente como podria ser.
Trabajé en la reforma educativa de mi pais y creo que es muy dificil cambiar



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 165

en algo en esas estructuras. La escuela moderna tiene una concepcion asis-
tencial: una educacion para todos. Dentro de la cosmovision del positivismo
la escuela es un mecanismo para el progreso civilizatorio a favor de un de-
terminado desarrollo humano. La critica es como esta escuela homogeniza y
reprime las diferencias. Me gustaria llamar la atencion sobre el peligro que
seria irse al otro extremo a la radicalizacion de un asistir a la diferencia en la
diferencia. Por ejemplo, algunas pedagogas norteamericanas plantean que
debemos volver a separar la educacion de los varones de la educacion de las
mujeres. La tendencia hacia la privatizacion en todos los sistemas educativos
lleva a fundar escuelas en el nombre de la diferencia.

Podriamos pensar que la educacion indigena es una forma de aisla-
miento. Creo que esto es peligroso porque habia un valor de la escuela laica
que era la obligacion de convivir los diferentes; claro que estas diferencias
eran aplastadas y homogenizadas. Esto pasé en Uruguay donde hicimos
una especie de homogenizacion nacional desde un invento promovido por
la escuela.

Hablamos de dos asistencialismos educativos: el homogenizador, con una
educacion para todos y, que a veces, es reclamado por sectores que debe-
rian estar proponiendo el cambio, segiin sus consignas historicas como es el
caso de los gremios docentes en Uruguay; por otro lado, lo mismo sucede
cuando se trata de asistir a la diferencia en su diferencia, pero creando la
imposibilidad de construir un tejido social de solidaridad, tolerancia, con-
vivencia plural. Deberiamos pensar como potenciar las diferencias en el
espacio de las escuelas posibles, creo que las escuelas posibles no sélo de-
berian asistir a la diferenciacion sino la deberian potenciar; en primer lugar,
tendrian que ser espacios de integracion y de promocion de la integridad,
no espacios de desintegracion de la sociedad. Hay que preguntarle a una
persona que estad marginada, aislada, si esto es algo positivo, si esta desin-
tegracion es positiva como calidad de vida. En segundo lugar, esas escuelas
no van a ser ya los unicos espacios educativos, tendriamos que pensar la
posibilidad, como dice la unesco: “de la sociedad toda como escenario para
la potenciacion de la capacidad de aprender de los distintos; pero también,
de la capacidad de convivir, de vivir con calidad, asi como desarrollar pro-
ducciones sostenibles”.



166 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Participante

El principal problema con el que me enfrento es la carencia de una pos-
tura para poder leer la realidad que me permita develar, si no todas sus
contradicciones, al menos las mds importantes y de esta manera poder
encontrar los posibles caminos que puedan ser accionados, cuando hablo
de que puedan ser accionados me refiero a que puedan ser sujetos de ac-
cion concreta, en mi contexto especifico me refiero a poder problematizar
la educacion superior, es decir, la formacion de profesores de educacion
basica indigena que permita la reflexion y el compromiso con su practica
docente.

La segunda reflexion es, de manera tal que no se caiga en el mesianis-
mo o de que se juegue al redentor.

Con respecto a los conceptos que manejo con mayor frecuencia en mi
practica cotidiana y considero relevantes, podria mencionar: cultura, edu-
cacion, interculturalidad, democracia, sujetos sociales, pueblos indigenas,
globalizacion, estado, nacion, entre otros.

Participante

Me queda claro que mi practica debe ser reflexionada permanentemente
porque es la Gnica forma de darle sentido, coherencia, identificar movimien-
tos, contradicciones y consistencias, para dirigirla con la intencion que uno
busca. Por lo general no se tiene el proposito de examinar o afinar el mar-
co conceptual con el que se trabaja, clarificindolo y re-significindolo para
darle elementos de firmeza a lo que uno piensa dice y hace en la practica
y la vida misma.

Con respecto a la intuicion, se decia que las pricticas no tienen que ser
movidas por ella, aqui difiero un poco porque mi trabajo tiene que ver con
la intuicion: la entendiendo como una manera de abrir mis formas de per-
cepcion ante la realidad, muchos de estos conocimientos tienen algo de
teoria implicita, no explicita; esto hace que pueda caminar con vision, con
el riesgo de hacerlo. Creo que es necesario registrar, revisar, esclarecer de
donde sale, como se construye este instinto, de donde estd afianzado, para
generar teoria y dar elementos para la construccion de esas otras nuevas
formas de actuar a partir de la misma intuicion.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 167

Otro elemento que pienso que es Util y valioso es la experiencia, €sta
se mueve como la practica, como los sujetos, pero cobra su valor cuando se
acumula con método.

Participante

Es algo determinante, cambia definitivamente la perspectiva. Creo que existe
coincidencia en la vision de muchos de ustedes con el criterio de las comu-
nidades indigenas y la de sus profesores, pero en relacion con lo asistencial
estriba la diferencia. Mencionaba el companero de Guerrero “que tenemos
que darles porque estin en la etapa de la sobrevivencia”, ¢seria mucho
pedir que nos fuéramos mas lejos?, sen donde se menciona que hay que
tomar en cuenta al sujeto como tal?, ;que sea éste quien dé su propio punto
de vista, que exprese lo que quiere cuando las condiciones econémicas y
sociales son dificiles? Esto se aplicaria a todas las comunidades indigenas
pero especificamente a las de Michoacan.

Al hacer una comparacion entre lo que escuchibamos, lo cual es di-
ficil de entender. Como es posible que haya politicas asistenciales a nivel
nacional o internacional cuando nosotros tenemos varias carencias, pero
hablarfamos de algo mas material, tenemos escuelas de infima categoria; no
la defendemos como institucion, pero si como un eje central minimo de las
comunidades indigenas, no la idealizamos, pensamos que por sus condicio-
nes de vida representa una alternativa en este momento, dirfamos que es
la Gnica tabla de salvacion porque no hay mas; sabemos las carencias, las
politicas, la incidencia de éstas en la educacion que tienen mucho de fondo,
pero finalmente ;qué tenemos que hacer?, seguir esa linea, esa cobertura,
ese camino que nos estan dando.

Hablamos de educacion, de indigena, también reconocemos los concep-
tos: indigenista, politica educativa, bilinglie, grupos indigenas, del asunto de
la teorfa un poco lejana de la practica, en todo momento mencionamos la
experiencia de un proyecto escolar, de cursos, talleres, marginacion, pobre-
za extrema; estos son algunos ejemplos de las expresiones mas mencionadas
en la educacion indigena, pero tal vez no los utilizamos bien en el sentido
amplio de su concepcion, debido al nivel que tenemos los profesores de
educacion indigena.



168 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Participante

Quiero resaltar que me llamo la atencion cuando se menciond que “hemos
vivido felices en la infelicidad”, lo cual es cierto, esto quiere decir que de
algin modo tenemos que participar con nuestras opiniones para los que
planean, los que proponen, que sepan nuestras necesidades. Aqui se nos
daba un ejemplo muy claro en la dramatizacion que realizamos: “a alguien
se le tapo los ojos diciéndole que no se preocupara, que se le proporcio-
naria todo”, asistir al sujeto que es lo que en repetidas ocasiones sucede;
esto nos hace pensar que debemos considerar la opinion del otro, siempre lo
hemos sustituido en nuestras propuestas, opinamos por €l, lo cual es grave
segin lo que percibo aqui. No soy investigador, ni tedrico, mas bien soy
practico, me toca implantar algunos proyectos, considero que es trascenden-
tal esta reunion para los que estamos en la practica, es bueno que también
sepamos de estas cosas, me estd costando trabajo integrarme en un equipo
de esta naturaleza, pero es importante se contemplen situaciones como las
que menciono porque nos abren los ojos, la posibilidad de opinar de como
podrian ser las propuestas para quienes estamos sirviendo.

Algunos conceptos que tratamos cotidianamente, no los puedo concre-
tar debidamente en mi practica, como son: lengua materna, lo bicultural,
lengua indigena, la segunda lengua, la marginacion, la discriminacion racial
y la interculturalidad.

Participante*

Me parece que los que hacemos educacion pensamos en nosotros mismos,
esto no es culpa nuestra, sino el resultado de un sistema educativo, elabo-
rado por los senores “preocupados” en los modelos educativos, esto signi-
fica que pensaron de una manera diferente a la nuestra, practicamente la
educacion siempre se piensa en beneficio propio del que disena, no en el
beneficio de la poblacion usuario. Esto no quiere decir que la poblacion in-
digena sea asi, sino que la educacion viene de otro lado, veo la necesidad de
que nosotros como indigenas debemos pensar como nuestros antepasados

' Del Instituto Maya de Guatemala.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 169

cuando dicen en idioma maya “la in o la at” esto significa “yo ellos o ellos
yo”, no dicen “yo y ellos”, a lo que me refiero es que cuando pienso algo,
estoy pensando en la otra persona, no en mi, en nosotros, debemos, a partir
de este momento, tomar estas ideas, hay que pensar en hacer un proyecto
educativo con el punto de vista de la poblacion donde se quiera ejecutar,
de acuerdo con las caracteristicas de la realidad cultural y lingtistica, ya no
desde una cupula que generaliza el proceso educativo que no responde, ni
satisface las necesidades e intereses educativos de la poblacion.

Hace exactamente 36 anos, cuando tuve la oportunidad de asistir por
primera vez a estudiar; se instituyeron la escuela y la plaza del maestro, sin
llegar a cumplir con sus obligaciones, por la distancia y otras razones; pero
lo que mas me dand, fue el castigo del maestro por no entender su idioma,
me tratd con un sinfin de degradaciones, como se trata al indigena —que no
es nadie, no sabe nada, que es incapaz, etc.—, eso me motivo a huir de mi
comunidad hacia otra regién, porque en ese entonces, como niNo pensé
“me va a seguir dando ese mal trato”; ésta es una experiencia que en vez de
motivarme, me causo un trauma. A lo mejor eso les pasa a los otros herma-
nos indigenas, que se atiende un contenido educativo que no es acorde a su
realidad socio-cultural-linguistica.

Con base en la experiencia, es necesario pensar en un proyecto educa-
tivo incluyente, integral para que nadie sea danado, sino favorecido, es una
asistencia que facilite la intervencion de €l o ella, porque si continuamos
pensando que el sujeto se va a beneficiar, no siempre es asi. Debemos con-
siderar que el sujeto debe ser provocado, la educacion debe provocar a la
poblacion para que busque soluciones a sus propios problemas; porque si
recapacitamos en que “vamos a dar educacion y ellos van a aprender”, no es
asi, ellos tienen experiencia, capacidad, mayor conocimiento en su contexto
social, hay que aprovecharlo.

Como en este momento estamos compartiendo experiencias, hay que
unificar criterios en cuanto a la manera de elaborar proyectos educativos
que permitan la participacion activa de la poblacion donde nos corresponde
para asi ejecutar nuestro compromiso laboral como personas.

Quiero manifestar algunas palabras o conceptos de la realidad en Gua-
temala; le estamos dando cuidado a la interculturalidad y sobre la multi-



170 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

culturalidad hay que poner mas atencion, solo para decir que estamos
preparados para participar en la interculturalidad. Tenemos que pensar
en una formacion integral que fomente la sensibilidad y promueva las ca-
racteristicas de la poblacion, de como estamos conformados como grupo,
pais, nacion, pueblo, persona; en la que se asuma la responsabilidad de
buscar la solucion de los problemas propios, como decian los companeros
“¢quién va a venir a solucionar mi problema?, sseran los otros paises?” o
serd que tengo el compromiso de buscar y entender qué problema tengo
para salir de él.

Participante

A través de estos espacios podemos reflexionar sobre la base de la practica
misma de nuestra organizacion; ésta la hago posicionindome como sujeto
que potencializa sus conocimientos para transmitirlos a los otros, relacio-
nandome con el contexto en el que se desenvuelven.

Tenemos la certeza que, en teoria, el tema de interculturalidad en Gua-
temala estd dentro de la agenda politica del gobierno, pero en la practica
hasta el momento no se ha dado; squé nos concierne como sociedad civil?
Abordar la tematica de la interculturalidad y hacer alianzas estratégicas para
abordarla en todas sus dimensiones.

Los conceptos que manejamos en el medio: democracia, potencializa-
cion, interculturalidad, gobernabilidad, ingobernabilidad; me surge la in-
quietud de que como organizaciones de la sociedad civil las hemos aplicado
de manera incorrecta por lo que es necesario hacer un alto para reflexionar
y decir: “he cometido errores, debo cambiar mi conciencia critica”.

Participante

El estado asistencial con sus estrategias logra incidir en nuestros medios,
proporcionandonos una cierta “felicidad”, que provoca conformismos, a par-
tir de éstos consiguieron “identificarse” con los pueblos indigenas apropian-
dose de sus necesidades. Posteriormente delega este espacio a las ong, tal
parece que estamos en espera de un Mesias que resuelva nuestros proble-
mas, esto debemos repensarlo y tratar de potenciar la realidad, explicarla y
escribirla porque es lo que nos hace falta.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 171

Posiblemente las estrategias que se han venido instrumentando pudie-
ran abarcar ese espacio, porque muchas veces se quedan en la oralidad, en
las acciones realizadas, pero no hay una sistematizacion ni una escritura,
pienso que de esta manera estaremos construyendo el conocimiento de estas
culturas, de estos valores que no se encuentran escritos. Ahora bien, estamos
pensando en una estrategia que se puede lograr a través de la escuela, pero
me pregunto, ;desde cuindo la escuela ha logrado la capacidad de estar
al nivel de la tecnologia?, en este caso, no ha logrado ese propdsito de ir a la
par con la ciencia y tecnologia; se esta proponiendo la escuela como Unica
alternativa viable, si bien esto puede ser una meta a lograr, es necesario
analizar hasta qué punto se constituye como tal partiendo de este supuesto.
Tradicionalmente la escuela se ha percibido como el espacio que puede dar
a la poblacion una mejor calidad de vida, una mayor capacidad de estar en
armonia. Algo que se hizo en los anos de 1936 a 1940 fue la de fundar es-
cuelas céntricas, lo que implico dejar de lado, excluir las zonas marginadas.
Es al menos en Guerrero, hasta el sexenio anterior que fue posible atender
las escuelas mas marginadas del estado, porque en los otros sexenios siem-
pre hubo comunidades sin servicio educativo.

En Guerrero no podemos decir que estamos trabajando con la educa-
cion intercultural, sino mas bien se utiliza y existe en el discurso, pero hasta
el momento no se ha aterrizado. No tenemos instituciones formadoras de
docentes con ese perfil, no existen métodos especificos con este proyecto
educativo, para ello es necesario construir una curricula propia y lo que se
hace es maquillar el proyecto nacional, seguimos con la idea de unidad na-
cional y entonces lo que se hace es trabajar con los mismos materiales edu-
cativos, adecuandolos o incorporiandoles algunos contenidos, es importante
explicar y definir, si vamos a proyectar un modelo educativo de intercultura-
lidad, necesitamos formar primero a los docentes en ese perfil y contar con
materiales especificos para su desarrollo.

Coordinadora
Intentaremos identificar cudles fueron para ustedes las ideas fuerza que les
quedaron de esta reunion.



172 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Participante

Me parece central partir de la construccion del sujeto como construccion de
sentido, y desde esta propuesta epistémico-didactica ir construyendo la con-
juncion de éste desde la interaccion y todas las aportaciones que emergen
de estar juntos.

Para mi, este es un asunto de conciencia, de motivacion y de preocu-
pacion; lo ligo, ademads, con mis propias preocupaciones y preguntas en
relacion con la ética, la conciencia y lo epistémico, jcomo trabajar desde la
ética?, con esta inquietud me voy sobre todo con la nocion de construccion
del sujeto.

Coordinadora
¢Qué nos deja este Encuentro?, shabria maneras de obtener mejores resultados?

Participante

Hay muchas maneras de hacer las cosas en general; creo que la intencion
principal fue al estar cara a cara, construir juntos y probar varias formas de
trabajar.

En cuanto a la organizacion, me gusté porque no fue una cuestion de
estar juntos, sino que se prestd mucha atencion a la forma en que nos fui-
mos incorporando en la construccion. Ademads, siento que hubo momentos
de crisis para todos, y es muy bueno que en poco tiempo se logre esto,
sobre todo en un espacio de procesos grupales terapéuticos porque resulta
muy integrador. La dindmica estuvo bien, se trabajaron conceptos en este
proceso de la construccion; me gustd mucho el asunto, potenciar desde el
dolor algo positivo, tocar el problema: lo llené de sentido, de contenido.

Participante

En este Encuentro, fue importante revisar, desarmar y desarticular los dis-
tintos conceptos que tenfamos de interculturalidad. Fue impactante porque
era algo en lo que estaba totalmente centrada: visualizar los riesgos que se
presentan desde el poder hegemonico al utilizar el concepto sin darle un
significado preciso. También fue relevante trabajar lo que es el sujeto; creo
que ayudo a darle un nuevo sentido, a tener clara la importancia de la labor que



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 173

realizamos: ser capaces de analizar, identificar el peligro, nos pone en un
lugar de mayor compromiso, de mayor responsabilidad y valor.

El revisar nuevamente los conceptos. Identificar los mitos, los prejuicios
y como éstos afectan el caminar en la bisqueda, en el intento de hacer
cosas. La claridad de ir construyendo al sujeto, descubrir la importancia de
la practica, teorizarla, reflexionar desde la critica problematizando, fue una
manera de encontrar la pasion, lo que te mueve, redescubrir el placer que
te produce el ir haciendo las cosas, superar dificultades, y el gusto de ir
reencontrando preguntas dentro de mis pasiones.

Participante

Me voy muy enriquecido de este seminario. Trabajo en una onG en Quintana
Roo y ahora estamos en un proceso de redefinicion, en la construccion de
estos sujetos, de su papel y su funcion, asi como del tipo de acompanamien-
to que nos corresponde brindarles, ademas de que estoy replanteando la
propia funcion en este proceso. Todo esto implica poder revisar, pensar y
reflexionar los retos, los desafios, los prejuicios que cada uno tiene con res-
pecto a lo que se ha hecho o lo que falta por hacer, lo que permite retomar
la experiencia para mirarla otra vez e ir afianzando, reconstruyendo con-
ceptos con algunas anclas provisionales que nos permitan avanzar. Valoro
el cuestionamiento que se hizo del desarrollo en diferentes dmbitos y me
voy con el proposito de construir, aunque entendiendo que no es de manera
permanente o estatica el denominado “desarrollo endégeno” del que hemos
estado hablando, para partir de la revision de las condiciones y potenciali-
dades de los grupos, es decir, en las que este “sujeto” estd inmerso; invitarlo
al reconocimiento de las diferentes practicas posibles, lo que va a permitir
pensar los proyectos alternos. También me voy muy lleno de lo que es una
historia construida entre todos, me gusté mucho poder compartir el trabajo,
nos dimos la libertad de escucharnos y cuestionarnos entre nosotros mis-
mos, con libertad suficiente, sin sentirnos presionados.

Participante
Me llama mucho la atencion el efecto que caus6 en mi este evento, ya que
por primera vez participo representando a mi pais (Guatemala), creo que hemos



174 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

logrado coordinar muchas ideas desde la diversidad como pueblos con dis-
tinta cosmovision, lo cual cuesta un poco, sobre todo a la hora de concretar
acciones, sin embargo lo logramos en este seminario. La socializacion y el
andlisis del sentido y significado que cada grupo le da a lo que hace porque
¢como saber si lo que haremos estard bien?, con esta reunion hago una eva-
luacion de lo que realizamos los guatemaltecos en estrecha relacion con lo
que estan construyendo nuestros hermanos de México y nos satisfacen los
resultados, nos motiva a seguir adelante y esperar a que en otra oportuni-
dad aterricemos todo esto atin mas para lograr objetivos concretos, siempre
cuestionandonos el qué, como, porqué y para qué de las actividades que
estamos emprendiendo, recordando que en cada proceso, proyecto o acti-
vidad, hay que pensar en funcion del sujeto, mds que en funcion de resulta-
dos e intereses, buscando la manera de motivar y provocar la participacion
de la poblacion. Esto me lo llevo a mi pais y trataré de contactarme con las
otras organizaciones que trabajan la educacion y que manejan el proceso de
interculturalidad, porque es necesario compartir esta experiencia.

Es importante reflexionar el nivel de participacion e involucramiento en
los proyectos que desarrollamos; si los integrantes de cada grupo actuamos
bien, saldra bien el trabajo, debemos tener claros los objetivos del porqué y
como lo queremos hacer, y el nivel de autonomia que debemos tener como
adultos que somos, por lo tanto ya tenemos conciencia y voluntad de parti-
cipacion para que se logren las cosas.

Participante

Las vivencias que nos dejo el primer encuentro en un inicio, me permitieron
una vision bastante mas clara del tema a partir de lo trabajado, pero confor-
me me adentré en la practica, surgieron conflictos y muchas interrogantes;
como sucedio a algunos de los participantes. A este encuentro ya traiamos
mucho construido, trabajado, reflexionado. Lo que me puso en tension fue
la cuestion del sujeto, me amplio el panorama y algo que siento que enri-
quecio al taller fue la llegada de la comunidad purépecha; fue como el “clic”
que nos permitié ubicarnos a partir de sus ejemplos. Ahora les confieso sin-
ceramente que no s€ qué hacer, y no voy a saberlo hasta que me enfrente a
la practica. Me voy mas conflictuado que cuando llegué, pero en términos



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 175

de saber qué pasa conmigo, lo que estoy haciendo; de saber cémo voy aho-
ra a abordar la practica por ejemplo.

Participante

Este fue un trabajo distinto al que se puede generar en cualquier otro espa-
cio académico, por ejemplo congresos y reuniones, de ésos que se hacen
cotidianamente, donde nos conocemos, nos escuchamos, nos felicitamos y
al término, cada quien se va por su lado y no hay una integracion, no hay
tampoco avances. Sin embargo aqui se tratd de visualizar un trabajo mas
continuado, una reflexion colectiva. Este definitivamente promete mas ya
que hemos vivenciado un proceso muy rico, que hemos ido mejorando
desde el punto de vista cualitativo, nos conocimos, nos ubicamos, y ahora
tratamos de ser mas auténticos, sin mayores trabas para expresar nuestras
convicciones, reflexiones y aportaciones; el proceso fue muy rico, se avanzé
y esto fue posible gracias a la colaboracion de los asesores, porque se vio la
preocupacion porque todos participaran, de generar dinimicas que nos guia-
ran a este crecimiento cualitativo. Escuchar al doctor Zemelman nos pone en
tension, pero ahora lo sentimos también ya parte del grupo, porque se ha
logrado integrar; en ese sentido nos sentimos mas cercanos a €l; también a
la doctora Quintar, a la maestra Elena Castafeda, al maestro Alejandro Diaz
y muy identificados con la maestra Ursula Klessing. Este fue un encuentro
muy afortunado porque pudimos evidenciar, expresar una reflexion y una
practica de autonomia de la nacion purépecha, creo que eso a todos nos
ubicé y nos anim6. Cada quien en su practica podra tomar como punto de
referencia la valiosa experiencia de los companeros desde la diversidad.

Participante

El lugar ha sido muy enriquecedor, me voy con un poco mis de conoci-
miento, mas confiado, porque al principio no me ubicaba, me costé mucho
trabajo, ahora ya puedo participar un poco mas. Comprendi varias cosas,
que como maestro de ninos he abordado muchas veces sin reflexionar, sin
entenderlas bien, sin conciencia, por ejemplo: la autonomia, el sujeto, el
objeto; y a partir de este encuentro lo comprendi con mayor claridad. He
estado pensando en la informacion que se trasmite por la radio y los medios



176 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

de informacion masiva, me he dado cuenta del porqué nosotros los indigenas
queremos autonomia; dicen que eso no es posible en ninguna parte del mun-
do, creo que la gente del poder no entiende qué es lo que quiere exactamente
del indigena; ;por qué hablan sin conocimiento de causa de la autonomia?

Participante

En este intercambio vivimos un proceso intenso, con todo el corazén y la
luz puesta ahi en tratar de comprender y de entendernos unos a otros, aho-
ra el grupo estd mucho mas integrado, nos sentimos parte de una banda
que estd haciendo cosas a largo plazo y esa integracion ha permitido una
mayor manifestacion de la diversidad, queda mas claro quiénes tienen un
compromiso de identificacion o de practicas con grupos indigenas, hemos
podido mostrar nuestros propios problemas, incluso los de identidad —tam-
bién los que nos identificamos como mestizos— en ese sentido, la dinimica
que se propuso de separarnos entre unos y otros fue fuerte, pero nos hizo
repensar/nos, ver quiénes somos, qué somos en realidad. Este proceso fue
significativo ya que logré un mayor acercamiento.

En cuanto a la presencia de los companeros purépechas, me parecié un
momento muy bueno, mostré profundamente lo armonico que puede llegar
a ser la relacion entre el pensar y el hacer, o, por ejemplo me surgen algunas
inquietudes en cuanto a la sistematizacion del proceso gse estd llevando a
cabo?, si no se puede hacer, ;como acceder a ese proceso?, ;,como participar?,
(qué tan zemelmanianos son los zapatistas o qué tan zapatistas son el doctor
Zemelman y los coordinadores?

El proceso me enriquecié mucho en ideas, las que impactaron en la
tesis que estoy trabajando sobre la democratizacion en el planeta y los dis-
tintos desarrollos humanos. En lo personal también fue muy significativo,
porque para mi es muy saludable cuando puedo hablar de los temas del
mestizaje y la situacion de los indigenas, esto es muy importante por las
historias de familia.

Participante
El trabajo desarrollado en el seminario, asi como las reflexiones e interven-
ciones del equipo coordinador, me mueven mucho esa nocion de subalter-



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 177

nidad. Desde mi experiencia, trabajando con el cuerpo, la danza, entre otras
cosas, me encanta la metifora de las coreografias subalternas y las formas
de resistencia indigena. En este sentido critico el transitar del debate sobre la
subalternidad desde la frase de “si no hubiera pobres, mucha gente en qué
trabajaria” porque esto recrea una manera de volver a lo mismo, de justificar
la pobreza y la subalternidad.

Los profesores estan en la lucha social por mejorar su practica docente,
pero siempre sin asumir el poder: me parece muy importante empezar a
mover y re-trabajar estas posturas gramscianas, en este sentido, de trabajar
la subalternidad desde otros lugares, o por lo menos incluirla en la dis-
cusion, en los proyectos desde la vigilancia, porque también puede darse
un alejamiento por la imbricacion o a veces la necesidad por admitir otras
teorias y posturas.

En cuanto la nocion de experiencia que traiamos y la que hemos ma-
nejado aqui es un referente en cuanto a sus multiples significados, sobre
todo con respecto a la vivencia: si ponemos a un mismo nivel experiencia,
vivencia y cotidianidad ;qué implicaciones tiene esto?

Otro elemento importante que surgid en la discusion fue el debate feo-
ria-prdctica, las teorias mas bien en términos de concepciones y las practicas
implicitas, o sea, todos funcionamos como representaciones del mundo; creo
que este paradigma teoria-practica escindida es un enfoque bastante positivis-
ta y niega la posibilidad de construccion, de otra manera, desde otro lugar.

Pienso que el proceso de historicidad se esta dando, lo pudimos ver
hoy cuando se planted el discurso indigena, asi como en el trabajo de los
compaferos de la Nacion Purépecha Zapatista, en la educacion como parte
de los proyectos, ahi persiste esa nocion de imponer nuestras propias pre-
guntas al otro.

Me quedan grandes dudas sobre la interculturalidad, porque scomo de-
finir esto? Me queda mas clara la postura de interaprendizajes, por ejemplo,
cuando un maestro triqui** me dice: “si no tenemos la historia de nuestra
comunidad ;como vamos a leer la historia nacional?”, es como la parte de la

4 . . - - . P
2 Comunidad indigena de San Andrés Chicahuaxtla, en Oaxaca, México, cuyo rol es
determinante en la educacion bicultural bilingtie.



178 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

formacion, hay que formar y construir para poder debatir en ciertos niveles,
¢como hacer eso, si es, acaso, uno de los sentidos? Algo que traje al debate
es: si somos en nuestra historia intermediarios culturales, es decir, si es esa
la funcion de dar historia, ya sea en la escuela, o en cualquier espacio de
formacion o en las propias ong. ¢Cudl ha sido esa historia?, ;en qué proyecto
estamos incluidos?, la interculturalidad tiene multiples sentidos y significa-
dos. En un momento de la discusion se dijo “no quiero que alguien se crea
mas que otro”, repentinamente surgio la duda de que si eso era intercultura-
lidad, no sé, pero si sé que hay diferentes maneras de entenderla.

Los conceptos me perdieron un poco y qué bueno, porque se supone que
los trabajo. Me inquieto la discusion sobre el sujeto y eso de llevar apellidos
colectivos étnicos; yo lo veo de otra manera. Me estremece lo que quedo de
la discusion sobre el sujeto y la heteronomia frente a la autonomia; se introdujo
un concepto nuevo que se oye distinto a la autonomia, yo me pierdo facil,
son cosas que necesito elaborar y que me generan muchas dudas; creo que son
parte de un debate importante porque la interculturalidad tendria que ver
con la diferencia, o ;qué juego hay entre autonomia e interculturalidad?

Participante

Comentaba con mis companeros que cada vez que venimos a estos encuen-
tros tenemos que revisar lo que estamos haciendo. Los que venimos de
Guerrero coincidimos en que son dos cuestiones las que mas nos impacta-
ron: primero, sistematizar la experiencia desde una légica problematizadora
y segundo, la idea del sujeto negado. Sin querer adjetivarlo, pero en educa-
cion, y sobre todo en las sociedades indigenas, estamos trabajando desde
ahi; la preocupacion es estar reproduciendo lo mismo que negamos, es decir,
un nuevo indigenismo, pero peor que el indigenismo oficial en educacion.
En esta idea de sistematizar la experiencia y preguntarle al problema, de-
ciamos lo incongruentes que somos a veces en las aulas; les pedimos a los
profesores que sistematicen su experiencia y nosotros no lo hacemos, luego
nos pasa como en la fibula de los monos, que cuando llueve se mojan y
dicen, “manana vamos a hacer una casa para no mojarnos”, asi nosotros, al
venir al Encuentro, decimos, ahora que regresemos vamos a..., y resulta que
nos absorbe la burocracia u otro tipo de situaciones.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 179

Ser congruente cuesta mucho porque no siempre es facil romper con
los condicionamientos burocriticos que cargamos e incluso hasta con los
prejuicios académicos. Nos ha costado bastante, a pesar de que nos hemos
metido hasta los ltimos rincones de la montana a trabajar de raiz, y pen-
samos que esto se debe a que no hemos entendido bien esta cuestion de
preguntarle al problema, no lo hemos asimilado. Nos llamé la atencion el
proceso de la construccion del sujeto, el cual pasa por el proyecto, o para
explicarse esa misma construccion, incluso la propia no es tan facil pregun-
tarle al problema ya que esto nos pone en mayor tension existencial; y al
profundizar, se percibe que se elige la comodidad del problema, no sola-
mente porque es mds comodo, 0 mas seguro, sino porque a veces no estamos
pensando en un problema sino en como decirlo aqui'y como no conflictuarse
mds en esta relacion que hemos establecido; en nuestro caso, con los profe-
sores indigenas, es un mundo de problemas, dificil porque se nos cuestiona
hasta el papel que jugamos en el espacio donde nos movemos.

Estela Quintar
Desde la perspectiva epistémica y didactica atendiendo a las categorias de
sujeto, historicidad, totalidad y dialéctica, centraremos una propuesta de tra-
bajo; para nosotros esta propuesta epistémica es un instrumento cotidiano;
no es una teoria solamente para leer eruditamente. En el espacio de la di-
dactica, una cuestion que vivimos pero que hasta ahora no categorizamos
como propia de la didactica no parametral, es el proceso de reflexibilidad,
que no es reflexion. Me refiero al retorno sobre si; volverse sobre si, la re-
significacion no es hacia afuera es desde si con el afuera, entendiendo que
en esta propuesta el conocimiento es produccion de sentidos y significados
de un sujeto historico.

La tarea de este Circulo de Reflexion deberia ser congruente con esto
para profundizar en este proceso de didlogo y reencuentro. La propuesta
de trabajo es:

a) Recolocarnos frente a un problema de nuestra propia practica con
base en la experiencia de lo que aqui escuchamos y discutimos. Digo
recolocarnos porque en ese proceso que se fue dando, con mayor



180

CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

o0 menor organizacion planteamos algunos pasos que fuimos expe-
rimentando y vivenciando. El primero fue conmovernos, es decir,
reconocer que algo es un problema, esto cuando realmente algo me
conmueve, me molesta, me pone en tension existencial; si no, no es
problema y es un tema de tipo académico-burocratico; de lo que es-
tamos hablando aqui es de problemas que puedan tensar la practica,
como fenémeno social.

b) Re-significar la relacion con lo que esta poniéndome en tension impli-

ca problematizar; no tedricamente, sino interrogar al problema. Esto
no significa prescribir, no es decir lo que la gente tiene que hacer,
tampoco es proponer. Doy un ejemplo: si me preocupa la violencia
cotidiana en el ambito escolar, el tema es “la violencia”, incluso leo
libros sobre la violencia y puedo decir: la violencia es porque..., y en
seguida ver si prescribe; es lo que mas facil nos sale. De lo que esta-
mos hablando aqui es de ir a la escuela y preguntar shay violencia o
supongo determinados actos como violencia?, ;quiénes son violentos,
los alumnos o los maestros?, [os maestros son violentos, por qué?,
¢por qué digo que son violentos?, porque maltratan a los alumnos, por-
que niegan a los sujetos, pero ¢por qué los maestros hacen eso? La
clave es el porqué, ir abriendo lo que hay detrds del problema que
me conmueve, no detrds de la teoria hecha acerca del problema, ni
tampoco centrarme en lo que es el sintoma porque lo que aparece
con lo que me conmueve es el sintoma, y si me detengo en €l, con-
fundo sintoma con problema y esto en investigacion social tiene sus
consecuencias.

La idea es abrir todas las posibles redes de construccion del sintoma. El

problema puede ser que esté muy cercano al sintoma o que sea algo que no

imaginaba; lo que hago es abrir el sintoma, abrirlo sin prejuicios, preguntan-

do hasta que llegue un momento en que realmente no pueda contestarme

el porqué.

En esta busqueda de lo que sé y de lo que no sé€, voy armando un cam-

po problemditico donde se vierte todo lo que sé para ir dejando que emerja

todo lo que realmente no sé. Es aqui donde elaboro un enunciado proble-



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 181

matico que se abre en un angulo desde el sintoma a todas las articulaciones
posibles del problema, es decir, dimensiones de analisis, como pueden ser
lo politico, lo econémico y lo cultural. Un sintoma sintetiza todos estos
aspectos, el asunto es que lo abramos a la mirada. Lo que cada uno de no-
sotros tiene que hacer ahora es volver a encontrarse con el problema inicial
que planted en el primer encuentro, recolocarse frente a ese problema vy,
en esa recolocacion, identificar, primero, si es un problema, como dijeron
algunos: “mi problema no es la multiculturalidad, estoy mas preocupado por
la autonomia”, “antes mi problema era como recolectar la informacion de
los chamanes® ahora es un problema de identidad, va cambiando la confi-
guracion. No es que deje el sintoma, sino que cambia la configuracion, voy
resignificando el sintoma.

Hay muchos modos de hacerlo. Uno bastante interesante es lo que una
de las companeras hizo sin saber que esto tiene un nombre didactico: ella
elabora, produce lo que para nosotros es un espacio biografico donde em-
pieza a reconocerse, una diddcticobiografia. A veces no es facil reconocer
lo que nos conmueve porque estamos tan burocratizados con los problemas
que ya no sabemos si es un problema nuestro o es un problema de otros.
Este es un modo de resignificacion; la otra es ponerse a dialogar acerca del
sintoma.

Hugo Zemelman
Quisiera plantear algunas observaciones. Respecto de lo que menciona Este-
la Quintar, conviene detenerse en el sentido de trabajo. Creo que una tarea
como la que ustedes estan impulsando se inserta en exigencias imperativas
del momento, lo cual significa aprender a leer la realidad, rompiendo con
los parametros que hoy dia se imponen; parametros de la mas diversa natu-
raleza; ideologicos, tedricos y culturales.

¢Cual es el sentido de este esfuerzo? Poder asomarse a la realidad de
una manera nueva. Verla desde una perspectiva diferente donde podamos

4 . . - . z

13 * Los chamanes son considerados entre los indigenas huicholes como guias, de acuerdo
con sus tradiciones chamanicas, han desarrollado sofisticados modelos de curacién a lo
largo de los siglos.



182 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

reconocer espacios que hoy permanecen desconocidos; y dados, espacios
de posibilidad que pueden traducirse en sujetos con proyectos diferentes.
Cuando hablo del momento, hablo de esas logicas que en varios instantes
de la discusion fueron discutidas aqui, de como estas logicas politicas, eco-
nomicas y culturales, se pretenden imponer a través de las reformas educa-
tivas globalizadoras, pero en sentido homogeneizante. Hay que entender el
contexto en que se estd proponiendo este ejercicio de razonamiento, cuyo
sentido no es simplemente cuestion de rebusque o sofisticacion tedrica, sino
mas bien, una necesidad. Son condiciones absolutamente insoslayables para
repensar la realidad. Estamos confrontando, rompiendo los parimetros de
un discurso que impone un orden que lleva a mucha gente a no ver opcio-
nes de futuro; o insertarse en las 16gicas dominantes desde la subalternidad
y la dependencia. Por eso es importante ir al fondo de lo que observamos,
para romper con lo que podriamos llamar la morfologia de la realidad, o
sea, lo facilmente observable, lo que podemos vivenciar en la experiencia
cotidiana, pero que pueden ser sintomas equivocos, en el sentido de que
ocultan una cantidad de problemas que no es facil divisar a simple vista.
Muchas de las investigaciones que se llevan a cabo en distintos 6rdenes, a
partir de las cuales se pretende tomar decisiones o definir politicas, se que-
dan en el sintoma, lo que significa que no parten de lo real contribuyendo a
que queden insertos en una suerte de impotencia para leer el futuro, lo que
genera desaliento, que a la vez genera escepticismo; que para no sufritlo se
transforma en conformidad; que eventualmente se transforma en “tranqui-
lidad” de conciencia.

Un ejercicio de esta naturaleza atenta contra el poder ver la realidad,
por ello no es extrano que comencemos con el concepto de cosmovi-
sion, porque puede crearles conflicto en el sentido de pensar que estaban
equivocados, desencaminados, que no podian ver la realidad, mas alla de
lo morfologico, de lo que se les presenta a simple vista, de lo sintomatico,
y de tener que volver a comenzar desde otro lugar para poder ver el camino
de manera distinta. Esto es lo que en varios momentos de la discusion lla-
mamos el cuestionamiento de la realidad, la problematizacion de la realidad
que supone a su vez un autocuestionamiento, una autoproblematizacion que
de una u otra manera esta detras del concepto de la capacidad de resignifi-



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 183

car. Lo que creemos conocer, lo que estamos observando como cierto o ver-
dadero, puede ser o no cierto o verdadero, lo que es un esfuerzo importante
de problematizacion consigo mismo, y que si lo vemos a mediano o largo
plazo, podria comenzar ahora desde espacios de potenciacion como éste,
que puede ser convergente con otros esfuerzos que sin saber se estin im-
pulsando en México y América Latina para repensar la propia realidad y
reconocer visiones distintas del futuro, en vez de creer que el futuro estd
escrito ya en el modelo actual. Debemos entender que esto va mas alla de
mejorar su trabajo como funcionarios o como miembros de oNG que dan
atencion a grupos indigenas, el suyo debe ser visto como un trabajo que se
autojustifica para verlo en convergencia precisamente con otros esfuerzos.

Participante

El Consejo Mexicano de Investigacion Educativa esta realizando un estado
del arte del conocimiento, lo que implica recuperar las investigaciones pro-
ducidas en distintos rubros y periodos, por ejemplo en lo que respecta a
la educacion intercultural entre 1990 y el 2000, desde las onG: sus aportes
y sus procesos de investigacion, etc.; mi intencion es dar a esta tarea una
continuidad con sentido desde mi quehacer. Creo que una de las funciones
esenciales de la investigacion que se ha descuidado un poco, es la sistema-
tizacion de los procesos que se realizan y que implican, ademas, sujetos. En
ese sentido, quisiera que pudiéramos dejar establecido aqui el compromiso
de buscar y crear espacios de difusion y continuidad desde las onG o insti-
tuciones en las que participamos.

La primer interrogante que me planteé en esta tarea fue: Las oNG como
fenémeno social, ja qué responden historica y politicamente? Me parecio
pertinente comenzar por averiguar cuantas oNG existen en México y cudles
son sus caracteristicas, a qué se dedican. Encontré dos fuentes basicas de
informacion: una de ellas, el Sistema de Informacion sobre Organizaciones
de la Sociedad Civil que cre6 Indesol* desde Sedesol® en noviembre del
2000; un sistema informatico sobre oNG que registra 3 855 organismos de

4 *1pstituto Nacional de Desarrollo Social.

45 . .
Y Secretaria de Desarrollo Social.



184 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

este tipo en el pais, de las cuales 51% surgio a partir de 1990. La otra fuente
de informacion esta en la Universidad Autonoma de México, Unidad Iztapa-
lapa, donde un equipo que coordina una investigacion sobre onG en México,
reporta 9 173. Al ver estos datos tan contrastantes, la preguntas que surgie-
ron fueron ¢qué se esta entendiendo por oNG?, squé se esta entendiendo por
sociedad civil?, spor qué estas diferencias y estos nimeros tan disparados?
La fuente de Indesol indica que de las 3 855 onG registradas, 1 320 se dedican
a la educacion como una de sus funciones basicas, y sélo 15% a la atencion
de indigenas. Ademads resulta interesante ver como las instancias guberna-
mentales construyen un concepto particular de sujeto; por ejemplo, este
15% de organizaciones que atienden a indigenas, se centran en la atencion a
indigentes, cuando muchas de las que trabajan en educacion se especializan
en educacion indigena. Esto es un dato muy importante de reflexionar, por
todo lo que implica historicamente.

Luego quise indagar sobre la produccion de algunas one en el campo de
la educacion intercultural. Resulta que no existe sistematizacion, ni siquiera
tienen un espacio comuin para la documentacion que van acumulando. Uno
acaba haciendo el reporte de los trabajos que tienen. Esto es bastante gra-
ve, como indicador para reflexionar qué tanto el proceso de trabajo de las
onG ha sido un proceso consciente: con sentido, o quizd mas bien es una
cuestion guiada que tiene que ver con la competencia y una carrera por
conseguir financiamiento cuyos parametros cambian segun las tendencias
de los organismos de financiamiento. Una consecuencia de esta actitud en
las onG es la falta de conocimiento real de la poblacion con la que se trabaja
y, por ende, de la incapacidad de crear estrategias eficaces con la gente, lo
que a su vez justifica la falta de dedicacion; por ejemplo, se encuentran do-
cumentos donde en diez cuartillas con letra muy grande, nim. 16 o 18, se
pretende hacer una recuperacion de lo trabajado en las comunidades y sus
problematicas. Cuando cuestionamos al respecto, se dice que estan hechos
asi para los promotores, porque el supuesto es que los promotores no leen.
Asi queda justificado el hecho de que un proyecto de investigacion presente
s6lo un diagnoéstico como resultado, sin que se haga mencion de cuianto
tiempo se trabajo en la comunidad, cuales son sus caracteristicas, cudles los
ejes de investigacion, la bibliografia, scudles son los referentes? Tendriamos



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 185

que plantearnos como tarea la recuperacion, sistematizacion y socializacion
de la informacion. Casi no hay experiencias desde las onG en educacion ba-
sica; hay algunas que estan intentando trabajar en secundaria y bachillerato.
Esto es interesante, porque las politicas oficiales plantean que en el ambito
rural, asi como en la educacion indigena, la demanda educativa implica so-
lamente a la escuela primaria; pero si las onNG estan organizandose para ver
como atender a esa poblacion es porque hay una demanda de los sectores
rurales e indigenas por tener educacion media y media superior.

Participante

El doctor Hugo Zemelman nos describio en su exposicion un escenario de
actuacion y descripcion de las onG, sus dindmicas, practicas, vacios, ausen-
cias y debilidades, pero también sus fortalezas y potencialidades, lo cual nos
permitioé articular de una manera muy integral, muchos elementos como el
contexto; las politicas publicas y algo que nos ocupa buena parte de nues-
tras reflexiones: los procesos de construccion de sujetos desde la educacion
popular o desde otras practicas; esa relacion tan dindmica de determinacio-
nes sociohistoricas y econémicas y su importancia en la caracterizacion de
los sujetos y la ubicacion en sus contextos.

De este ejercicio recupero algunos aportes: la contradiccion entre el
saber cientifico y el popular o bien a los discursos o apreciaciones desde
las academias, centros de investigacion u otros espacios en los que se ve un
predominio discursivo de lo sociolégico sobre lo pedagogico en la forma-
cion de los educadores. Coincido con las reflexiones de este grupo y con
lo que sugiere el doctor Zemelman de abrirnos a otras corrientes de pensa-
miento, de reconstruir nuestras utopias y paradigmas; creo que ademas se
aportaron elementos valiosos en lo que respecta a los cambios politicos, las
tendencias y los desafios.

En una reunion de un colectivo del ceaar’® se planteaban entre otros,
tres ejes, como lineas de acumulacion para trabajar la educacion popular
Una de ellas se refiere a la produccion de conocimientos: como bien lo se-

40 Consejo de Educacion de Adultos en América Latina.



186 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

nald el doctor Zemelman, cuando nos habla de esa falta de sistematizacion
y evaluacion Otro aspecto son las politicas de incidencia. Cuando el doctor
Zemelman habla de lo publico, el ciudadano y lo popular, sehala una parte im-
plicita que es la dimension pedagogico-politica que también forma parte de
la integralidad, las especificidades, el didlogo de saberes y hasta aspectos
muy concretos que son los didacticos que a veces entendemos como algo muy
instrumental o aislado. Otra cuestion importante que quiero recuperar es la
construccion de identidades a partir de las cuales aparecen aspectos como
la subjetividad, la misma interculturalidad, las cosmovisiones y las etnias.

A partir de palabras, conceptos y términos que manejamos aqui, como
transformacion social, autonomia, autogestion, gestion, participacion, en-
cuentro, reflexion colectiva, saber popular, calidad de vida, la naturaleza,
las politicas publicas, la ciudadania, crecer, avanzar, ayuda mutua, nosotros
y nosotras, puedo ahora acercarme mas a la interculturalidad y al conoci-
miento. Apropiandonos de las palabras de Freire quien diria: “humanismo
esperanzador, emancipador, de construccion de identidades, una pedagogia
de las identidades, reproduccion social que se convertird en voz interior que
quiere el pensamiento y las acciones de los sujetos en la vida cotidiana”. Me
parece muy complejo abordarlo desde la interculturalidad.

Hugo Zemelman

Uno de los problemas que se pone en evidencia en este tipo de espacios,
este tipo de practicas es, justamente, la falta de sistematizacion. Si bien es
cierto que se debe, en parte, a la falta de tiempo, tenemos que reconocer
que tampoco hay una exigencia. ;Como se podria plantear esto? Desde
luego que no se trata de una exigencia imperativa, sino, mas bien, auténo-
ma. Haciendo una recuperacion de lo trabajado, podriamos, llevarnos como
tarea el definir criterios de sistematizacion, a partir de la experiencia, cada
quien, tomando aquellos conceptos o categorias que le hayan parecido re-
levantes con respecto al problema que estd buscando construir. Este podria
constituir un instrumento de trabajo para comenzar una reflexion sobre
la propia practica y que tenga la perspectiva de una construccion, de una
postura.



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 187

Estela Quintar

Es importante que tanto la construccion de un problema como la sistema-
tizacion impliquen afectacion y deseo, pero en ese sentido es fundamental
“conectarse” en términos de lo que venimos trabajando; a veces hay tiem-
pos que deben respetarse; internos como externos y con eso me refiero a
los procesos y sus caracteristicas que hay que saber llevar. Debemos tener
claro que hay otros factores en juego a la hora de la sistematizacion: las
ganas, los multiples temores, el contexto y sus exigencias, etc. Creo que
seria interesante comenzar por transformar en problema el porqué de no
poder sistematizar nuestra propia postura, para pasar luego a la localizacion
de nuestra inquietud, a la lectura de sintomas, a la problematizacion, y a la
construccion de un problema.

Hugo Zemelman

Si bien es cierto que son vitales tanto la afectacion como el deseo, hay que
dejar clara la necesidad de plantear ciertos limites, en términos de que es
indispensable establecer también una disciplina no prescriptiva que le dé
cierto encuadre a esta tarea de transformar el deseo en accion. El temor al
papel blanco, por ejemplo, puede volverse abusivo si no se crean las con-
diciones para romper el miedo y, en ese sentido, el autocuestionamiento
puede convertirse en una practica muy sana. Si queremos organizar un pen-
samiento a partir de reuniones de este tipo hay que establecer exigencias
minimas, como una linea de trabajo.

En lo personal no me llama la atencion la informacion alarmante que da
Patricia Medina. He estado tratando de seguir este proceso de las ong du-
rante mas o menos 20 anos y las realidades que ella describe son realidades
que se ven repetidas a lo largo del tiempo. Una es sintomdtica: la falta de
sistematizacion. Recuerdo las primeras reuniones con onG en 1975 y 1976,
donde ya se planteaba el problema de la falta de sistematizacion y hoy sigue
dandose la misma situacion.

Hubo en México una reunion con organizaciones sindicales y algunas
ONG, para discutir el problema de la globalizacion; ahi se escucharon mu-
chos puntos de vista sobre ellas y desde ellas. El cuadro que se describio,
de manera bastante objetiva, permite distinguir dos tipos de ong, por decirlo de



188 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

manera un poco esquemadtica. Primero, las onG que realmente buscan alter-
nativas y que son unas cuantas; la mayoria terminan haciéndole el servicio
al capitalismo, en el sentido de que legitiman dos cuestiones fundamentales
para el modelo neoliberal: la marginacion y la fragmentacion. Este fenome-
no puede tener muchas explicaciones, por ejemplo las onG, en un modelo
marginalizante que genera desempleo, se han transformado también, en
alternativa de trabajo para mucha gente.

Pero distingamos los aspectos que estoy tratando de plantear: uno es
lo que significan las onG como fenémeno objetivo en un contexto historico, lo
que nos preocupa discutir aqui, ya que no estamos calificando intenciones
personales ni el porqué las personas trabajan en las ong, lo que es parte de
la problematica del desempleo o de la inestabilidad del empleo, lo que es
parte a su vez del sistema; por lo tanto, la fragmentacion es un fenoémeno
que debe analizarse seriamente, porque la multiplicacion de onc estd ha-
ciendo el favor o el servicio a las organizaciones multilaterales, cada vez con
mayor fuerza, sobre todo las oNG que estin preocupadas de impedir que
los fendmenos de pobreza, desempleo, marginacion econémica y cultural,
se transformen en problemas serios de cuestionamiento al modelo. Estamos
hablando de uno y otro tipo de onG y lo planteo aqui porque es una situa-
cion que hay que analizar.

El que ustedes tengan buenos deseos de hacer algo no significa que sea
posible, porque el buen deseo de resolver un problema supone encontrar
los caminos viables para que ese deseo se transforme en una solucion con-
creta y efectiva para un grupo. En este sentido, dos cuestiones que son de
suma importancia, y no pueden perderse de vista: el contexto y la capacidad
de leerlo con criterio de realidad, procesos en el que tanto la experiencia y
la teoria estan presentes, nos guste o no. Lo que hay que revisar es el tipo
de experiencia y teoria, aunque no se trata tampoco de hacer teorfa como
en los cubiculos de los centros universitarios, teoria sin vida porque no tiene
problema.

Ustedes son los que le van a dar sentido a la teoria, estin plagados de
problemas y, por lo tanto, llenos de desafios tedricos, de construir la teo-
ria con una caracteristica distinta a la de la academia. No se trata de que
digan: vamos a actuar, pero formulando antes una hipdtesis para luego ver



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 189

si es correcta o falsa y, segun las conclusiones, tomar decisiones, a veces,
hasta cuando el grupo a atender ya no existe. No se trata, pues, de ese tipo
de teorizacion ni de investigacion, tampoco se trata de la simple investiga-
cion-accion, frente a la cual tengo algunas reservas porque la encuentro
muy espontaneista, en el mal sentido de la palabra: es una forma populista
de investigacion que no necesariamente me acerca al problema, mis bien
confunde la realidad con mis deseos o con los del grupo, que no siempre
tiene conciencia exacta, sino conciencia falsa de sus propias necesidades. El
problema de los instrumentos para poder entender esto que estoy llamando
teoria, no es un problema bibliografico; para entender lo que es la pobreza
en México, por ejemplo, se trata de que ustedes se asuman como sujetos
que pueden pensar problematicamente; es algo muy simple, no hay ninguna
regla de oro, porque la problematizacion consiste en manejar un conjunto
de conceptos que no necesariamente son teorias, pero si conceptos, a par-
tir de poder leer realidades concretas, las que ustedes estan viviendo. En
el fondo se trata de que ustedes sepan leer su propia experiencia, pero no
solamente la de ustedes como miembros de una oNG determinada, sino, la
experiencia del grupo, ir mas alla de lo que la gente puede decir, buscar
lo que subyace, lo que exige un esfuerzo de andlisis mas alld de lo tedrico,
como podria plantearlo la academia. El problema es conocer para poder, so-
bre la base de ese conocimiento, tomar decisiones concretas. No se trata de
formular hipétesis. Es el actor un colectivo social muy complejo que exige
un pensamiento abstracto. No s6lo es un problema de empatia, supone un
esfuerzo desde el sentirse con afinidad con el grupo, pero a cierta distancia.
Ello implica un esfuerzo de razonamiento que es donde surge la necesidad
de hacer un balance de los conceptos. Por lo que he podido escuchar y
por lo que se me ha dicho, hay conceptos que aparecen constantemente
repetidos, frente a los cuales no siempre hay una gran claridad. Es un pro-
blema que necesitamos abordar para que puedan mejorar la efectividad de
la accion. Entre estos conceptos a los que me refiero esta el de sujeto, ;qué
es un sujeto?, los sujetos son complejos, heterogéneos, cambiantes, tienen
conflictos internos, muchos dinamismos que se dan en distintos tiempos.
No es un juego de ideas, es parte de la realidad. Lo peor que podria ocurrir
es creer que conocemos por completo al grupo que tenemos enfrente, por



190 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

mucho que hayamos trabajado con ellos, por mas que tengamos relaciones
personales con algunos de sus integrantes los grupos y los sujetos son com-
plejos. Podrian equivocarse profundamente y si se equivocan, sus errores
los va a pagar el grupo, no ustedes, porque a partir de lo que creen que es
correcto de la percepcion que tienen del otro, van a tomar una iniciativa,
que no va a coincidir necesariamente con la naturaleza y las necesidades
del grupo.

Asi se cometen errores graves en las formas de organizar y atender
grupos: organizar un grupo no es un problema de machote, no es cuestion
de ir con la idea fija de organizarlo, por ejemplo, impulsar una politica de
desarrollo econémico, educacional o cultural, supone conocer muy bien al
grupo, porque puede pasar por ejemplo que como resultado de esta me-
diacion el grupo se resiste y exprese esa resistencia en comportamientos
anomalos que a lo mejor ustedes no van a entender, o no van a poder ma-
nejar: reflujo, repliegues, indiferencias y mil cosas mds. Se va a ver el hecho
de que sientan que esta encajonando al grupo en estructuras organizativas,
que no expresen sus propias necesidades; a lo que me refiero con esto es a
la importancia que tiene pensar problematicamente sobre todo en el caso
de los grupos. Aqui habria también que detenerse porque los dos proble-
mas estan vinculados; no se trata de crear una teoria general de nada ni de
creer que tengo que formular una hipétesis para actuar bien, ni significa que
reconozca al grupo como ya habfamos mencionado. Esto supone un auto-
cuestionamiento, lo que puede generar algunas crisis: crisis en el sentido de
tomar conciencia. Es algo propio de quienes estan tratando de enfrentar la
realidad, lo cual a veces nos golpea fuerte; pero, si creo en que debo actuar
en la realidad; tengo que estar dispuesto a asumir los golpes de la realidad,
entonces, antes de recibir los golpes de la realidad por qué primero no me
los doy yo mismo a través de un autocuestionamiento.

Hay ciertas tendencias antiintelectuales absurdas en algunas ong, de
creer que porque estan en la accion no necesitan pensamiento. Con cuanta
mads razon si estan en la accion necesitan problematizar su practica; Si estoy
en la academia y cometo un error, el error simplemente va a costar pagarle
a un mal investigador durante uno o dos anos, pero nada grave va a suceder
por un error académico. No se puede decir lo mismo de las oG y su campo



SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD: DESAFIOS DE CONOCIMIENTO 191

de trabajo, los costos de los “errores” pueden ser muy altos. Estamos vivien-
do un momento de aceleraciones, de cambios, con mucha mayor razén hay
que estar alerta acerca de lo que estan implicando esos cambios en los gru-
pos, en todos sus comportamientos, sus pautas reproductivas, su migracion, su
economia, sus identidades valoricas, etc.; es lo que se pretende cambiar, hay
una logica global que lo estd empujando hacia alld y ustedes estan trabajan-
do precisamente en los potenciales espacios de resistencia. Hay que asumir,
por lo tanto, lo que significa estar en otros espacios de resistencia donde el
pensamiento problematico tiene otra funcion: no dejarse encandilar por lo
que ya se conoce, y que lo que mejor se conoce es lo que esta acumulado
en la experiencia. Esto no significa que haya que negarla: la experiencia es
un instrumental mas importante que cualquier libro que ustedes puedan
leer. El problema que planteo es que sepan leer la experiencia porque hay
muchas maneras de leerla. Una forma de hacerlo es ideologica; otra, esta
fuertemente asociada a la rutina, es decir, como se resolvio el problema asi,
se tendrd que seguir resolviendo del mismo modo. La experiencia hay que
leerla fuera de esos pardmetros, desde la riqueza de ideas que pueden pro-
venir del grupo, por ejemplo, el problema estd en que la lectura que hagan
sirva para ayudar a la gente a leer sus propias experiencias; pero no desde
la existencia, sino desde la potenciacion. ;Qué es lo que estd pasando en
este momento?; sse busca justamente debilitar a la gente, a los grupos? Una
de las formas de expresion de esta debilidad es la falta de confianza que se
manifiesta en disgregacion social: las atomizaciones politicas, religiosas, que
pueden ser expresiones de eso, la gente busca equilibrar necesariamente, en
algin punto apoyo para sentirse fuerte, y ahi esta el problema, busca iden-
tidad de cualquier manera y en cualquier lugar. Ustedes que trabajan en ese
ambito problematico, por lo tanto, pueden contribuir a que la gente genere
su propia fuerza a partir de la confianza en si misma, la cual puede surgir
de su historia, de su propia memoria y de la capacidad que tengan para leer
el contexto. Este es un gran trabajo imposible de cubrir por otras personas
que no sean ustedes, porque son ustedes quienes estin en contacto con la
gente, quienes lo conocen vivencialmente, no es lo mismo que conocerla
racionalmente. Es la problematizacion como lectura critica de sus propias
vivencias, de su propio modo de actuar.






INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO.
UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO

1. ALGUNAS PRECISIONES SOBRE EL TEMA

En este ultimo capitulo se registra otro debate acerca de la compleja cuestion
de la interculturalidad. Este didlogo fraterno tiene, como punto de articula-
cion, la serie de interrogantes abiertas por los integrantes de nuestro nzicleo
de buen sentido, organizado metodologicamente en circulos de reflexion:
una forma de recrear y de abrir espacios para problematizar informaciones,
saberes y configuraciones sociales percibidas o aprehendidas en el transcur-
so de distintas historias de vida.

Después de largas jornadas de trabajo y de encuentros y reencuentros,
se fueron recreando modos de asumir el fenémeno social de la intercul-
turalidad, y se llega a la conformacion de este didlogo que, mas que dar
respuestas acabadas, intenta contribuir a ampliar la comprension del nada
nuevo problema de la diferencia como instrumento politico.

Las multiples miradas sobre la interculturalidad, que esta conversacion
expone, desea abrir nuevos dngulos de fuga para repensar el tema que nos
ha ocupado, y quiere, ademds, contribuir a la transformacion de los proce-
sos de formacion de sujetos, comprendiendo y asumiendo el compromiso
ético y la responsabilidad social que este vinculo conlleva, asi como la in-
cidencia que, como trabajadores de la cultura, podemos tener tanto en el
devenir de practicas cotidianas como en formas de relacion que permitan la
construccion de alternativas con vision de horizontes de futuros mds justos,
mas dignos y autbnomos.

193



194 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

A este espacio de intercambio franco y abierto, se incorpora como coor-
dinador de este didlogo creativo el doctor Ratl Fornet-Betancour **

1.1. Abriendo camino... abriendo interrogantes

Recuperando inquietudes, preguntas, problematizaciones, diferencias, des-
encuentros y expectativas surgidas en el tiempo transcurrido entre cada uno
de los encuentros y nuestras practicas cotidianas, se abre aqui un espacio
que, 2 modo de dispositivo de busqueda, plantea nuevas interrogantes que
invitan a ampliar comprensiones sobre la interculturalidad y definir algunas
lineas posibles de busqueda en la construccion de respuestas al tema. Asi,
en intercambio colectivo, se plantearon las siguientes preguntas:

Puede el Estado administrar una cultura que no conoce ni reconoce
y que atiende a través de sus propias instancias de representacion y defini-
cion?

La autonomia, ¢se opone a lo Unico?, ¢busca lo diverso?, sse expresa en
lo local y se conforma en lo regional?

En un escenario multicultural, ;como pueden coexistir diversas concep-
ciones y practicas opuestas de democracia?

La interculturalidad, ses resultado de la multiculturalidad?

¢Qué papel juega la autonomia?, sse puede hablar de ésta después de los
sucesos del 11 de septiembre?

En el ambito de la formacion de sujetos, shablamos de educacion en la
interculturalidad o de educacion para la interculturalidad?

En este enfoque, qué papel juega el conocimiento?

En este espacio para la revision de conceptos y practicas, en interac-
cion cultural entre asesores (as) y promotores indigenas, squé indicadores

1 " Radl Fornet Betancourt es doctor en Filosofia. Colabora en el Instituto de Misionologia
con sede en Aachen Alemania; coordina proyectos y congresos internacionales sobre la
transformacion intercultural de la filosofia. En sus investigaciones acerca de América Latina
ha abordado el pensamiento filosofico intercultural, que toma el enfoque metodoldgico y
hermenéutico.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 195

de didlogo intercultural se pueden usar para que ambas partes aclaremos y
potenciemos nuestro Encuentro?

¢Como definir la interculturalidad en el contexto de nuestra sociedad
multicultural?

¢Como podriamos empezar a construir una pedagogia intercultural bi-
lingtie?

Desde la optica de la interculturalidad, ;qué significa el “desarrollo de
habilidades de lenguaje y de razonamiento?

Qué se quiere decir con interculturalidad para ninos indigenas Wixarika?

A partir de los conceptos de educacion e interculturalidad para el medio
ambiente, ;como reconstruir imaginarios y cosmovisiones?

Desde la perspectiva de la interculturalidad, ;qué tipo de maestro re-
quieren los procesos de formacion?

Sabiendo que la educacion intercultural puede articularse alrededor de
cinco ejes: Autonomia, nocion de conocimiento, cultura e identidad, lengua
y didactica, ;como generar la metodologia que permita el encuentro entre
dos culturas, desde un mismo ambito de accion, en donde se favorezca la
autonomia y se garantice la existencia de un didlogo intercultural?

¢Como y desde donde resignificar el ser indigena en un espacio externo
al propio nicho ontologico?

¢Los indigenas tienen una relacion cultural y cognitiva no negativa?

1.2. Bitacora del didlogo entre los participantes

Participante
Estamos en una etapa de construccion de autonomias regionales y locales.
En el debate entre los pueblos indigenas veo que hay dos metodologias
que son dificiles de amarrar: la metodologia para la interculturalidad, el
encuentro, la discusion, la construccion conjunta; y la metodologia para la
expresion plena del sujeto autbnomo, como se comunica y construye su
propuesta, como reflexiona desde lo propio, desde su contexto.

No puede darse la interculturalidad si no hay esa expresion del sujeto
auténomo. Por eso es importante también el tomar en cuenta como estas auto-



196 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

nomias se empiezan a entretejer para lograr un desarrollo mas regional; inclu-
so, en otro nivel: como se da la interculturalidad al interior de una sola cultura
y cudl es la percepcion que tienen de las cosas los ninos y los ancianos.

Participante
Agregaria dos cosas a lo anterior: el primer aspecto puede verse como el pro-
blema de la integracion vy, el segundo, como el problema de la integridad.

Participante

Quiero entender los conceptos de valores y de naturaleza; por ejemplo, en
los cuatro colores —rojo, blanco, negro, amarillo— que nosotros conside-
ramos como puntos del universo surge un problema de interculturalidad.
El color rojo que nosotros como indigenas llamamos fuego no se utiliza en
este sentido en la cultura occidental. Si el fuego no existiera seria imposible
la movilizacion. Aunque nosotros no hemos considerado los cuatro colores
dentro de la interculturalidad, siempre la practicamos.

Debemos tratar de buscar una interpretacion que facilite la transmision
de la multi e interculturalidad a los educandos y promotores; de esa manera
encontramos el porqué existe la multi e interculturalidad, no solamente de
palabra sino como hechos de la vida real.

Participante

Yo agruparia tres preocupaciones fundamentales: la primera se refiere a la
conceptualizacion de los elementos y categorias que pudieran servir como
soporte de la practica cultural; la segunda se refiere a como aterrizar meto-
doloégicamente hablando estas concepciones; y, por ultimo, reflexionar mas
sobre las preocupaciones filosofico-culturales articulado esto a lo didactico
pedagogico.

Participante

Existe el problema de que pareciera que a la educacion de adultos no se le
ha dado mayor importancia. Nosotros sabemos que los adultos tienen mayor
experiencia, una riqueza de valores que traen por naturaleza; eso hay que
aprovecharlo en esta perspectiva que venimos construyendo, lo educativo



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 197

como proceso amplio deberia recuperar, de aqui otro modo quizi, a la edu-
cacion de adultos.

Participante
Son fundamentales las preguntas sobre los indicadores y quién los define.
Por ejemplo, en el aspecto de la racionalidad, si nosotros aplicamos prue-
bas disenadas en el Occidente, como la prueba de Nueva Jersey, en EUA
que tiene que ver con habilidades de razonamiento, los resultados que va
a arrojar seran que la poblacion es deficitaria con respecto a un parametro
determinado. El desarrollo de habilidades del lenguaje, de los razonamien-
tos desde la interculturalidad, tiene que ver también con una cuestion del
Estado y la funcion del profesor. Qué tipo de racionalidad hay que impulsar,
desde donde y quién lo decide.

Tiene que ver mucho con la construccion de ese poder y esa autonomia
de las culturas y los pueblos que estan siendo golpeados, desestructurados,
pues no tienen el poder de definicion.

2. INTERCULTURALIDAD Y PODER

Hugo Zemelman

Partiria con una pregunta a todos los presentes: qué forjo el concepto de
interculturalidad, de donde nace, qué significa, qué funcion se preten-
de que cumpla, cudl es su raiz, es un concepto emergente o tiene connota-
ciones de orden ideoldgico y politico? Esto es importante porque estamos
hablando de realidades que nombramos y, al nombrarlas, lo hacemos con
palabras, palabras que tienen una connotacion que no es solamente cultu-
ral, tedrica ni mucho menos metodologica, y que exigen una minima pro-
blematizacion.

Esta no es una discusion puramente terminologica, sino que tiene que
traducirse en practicas de diferentes tipos. Cuando hablamos de educacion,
hablamos de muchas otras cosas: de organizacion social, de individuo, de
relaciones entre individuos, de sujetos colectivos. Qué estamos entendiendo



198 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

por sujeto colectivo y como estamos entendiendo la organizacion de ese
sujeto colectivo y, por lo tanto, su autonomia.

La autonomia no es una abstraccion. Tiene que ver con cosas reales y
concretas, con practicas, con capacidad de decidir, de ver, con la capacita-
cion a través de organizaciones... La autonomia es un concepto que sintetiza
muchas otras cosas que estin detrds de la autonomia, que, a su vez, son
exigidas por el propio concepto de interculturalidad.

Aqui han surgido preguntas que adquieren una perspectiva desde la
cual se forja el concepto de interculturalidad, que claramente puede discre-
par de otras. Ustedes pueden estar en un angulo completamente diferente
usando el mismo término que otros emplean; entonces entendamos des-
de donde estamos hablando de interculturalidad. No son problemas que se
resuelven a través de definiciones. Con esto quiero decir que el concepto
de interculturalidad, desde una consideracion sociologica y no epistémica,
es un concepto que tiene que ver con el poder, con un orden social, con
proyectos de una o de varias sociedades.

No podemos usar el concepto de interculturalidad como mera abstrac-
cion. Debe vincularse con muchas otras exigencias sociales; por ejemplo, con
el poder dominante, porque es una dimension fundamental de la sociedad.
No es concebible ninguna sociedad sin la dimension que llamamos poder;
el poder tiene una serie de otras implicaciones como las estratificaciones
internas o desigualdades. Estas puedo ocultarlas a través de ciertos con-
ceptos y, a lo mejor, ésa seria una de las funciones que se pretende dar al
término de interculturalidad. No digo que sea asi, pero podria ser. Depende
de quién lo use y para qué.

En ocasiones nos olvidamos que los conceptos como cultura e intercul-
turalidad tienen que ver con poder y orden, y €stos, a su vez, con proyectos;
que no son programas escritos, sino algo mucho mas complejo. A veces
son parte de decisiones no explicitas, pero que de alguna manera se van
imponiendo a una poblacion determinada. Es lo que llamamos hegemonia.
Entonces, el concepto de interculturalidad podria estar sirviendo a la hege-
monia de determinados grupos sociales, lo que significa que los grupos no
hegemonicos acepten ser subordinados. Esta es una consideracion cruda
con muchos elementos antropolégicos y sociopoliticos explicitos que habria



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 199

que verlos con calma, porque, segtin sea la respuesta a lo que estoy sena-
lando, va a ser lo que se pueda hacer con el concepto de interculturalidad
en el plano de la organizacion, la capacitacion, la educacion...

Recuerdo que en la Gltima reunion de Patzcuaro,” uno de los participan-
tes de Guerrero® dijo que la ensenanza bilinglie en México ha servido para
trasmitir los valores de las culturas dominantes: sesto es interculturalidad?
Claro que si, pero una interculturalidad que tiene un contenido muy preciso;
sin embargo, también podria darse otra interculturalidad que permita a los
llamados grupos subalternos comenzar a reconocer sus propios espacios de
autonomia como colectivos o como individuos. Es la otra cara de la medalla
y el concepto es el mismo; pero su significado es diferente porque lo que
hace la diferencia de significados es la lo6gica de poder que se utiliza en un
sentido o en otro.

El problema del poder es central. No podemos avanzar un milimetro si
no vemos en qué contexto de fuerzas se estd dando esta discusion. En ese
sentido, el concepto de interculturalidad es como el centro, como el corazén
de una problematica que tiene muchas ramificaciones; por eso inici¢ con la
pregunta: qué estan ustedes entendiendo por interculturalidad?

La discusion no debe perder su rumbo; su brijula es que ustedes no
estin en una mera disquisicion de laboratorio acerca del concepto de in-
terculturalidad, sino que estan tratando de plantear problemas para decidir
cursos, organizaciones, capacitaciones, nuevas formas de ensefiar o bien
nuevas formas de plantearse el problema del desarrollo local, sustentable o
no sustentable. El concepto de lo sustentable, por ejemplo, estd represen-
tado aqui como un concepto altamente cultural, pero muy problematico
porque hay muchas acepciones de la sustentabilidad. ;Es coexistente con el
de interculturalidad y como?

Evidentemente, la cuestion se puede resolver no por accion ni por de-
duccion logica, sino en funcion de si hay sujetos con la capacidad para im-

2 pequena ciudad del estado de Michoacin donde se llevaron a cabo los encuentros que
dieron forma a este texto. El que es motivo de este capitulo, se realizé el 10 y 11 de
diciembre de 2001 en Indesol, México, DF.

3 Se refiere al estado de Guerrero, en México.



200 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

poner una estrategia u otra de desarrollo autosustentable; lo mismo sucede
respecto a organizar sistemas politicos o formas de participacion.

La educacion es parte de un quehacer politico, como lo es el programa
de una cooperativa, el de la produccion o la conservacion del medio am-
biente. Todos esos son quehaceres politicos de grupos de diferente natu-
raleza. Ahi se plantea el gran problema: ¢de qué grupo estamos hablando?,
¢de qué naturaleza?, ;de qué colectivos hablamos en este contexto de las
relaciones entre culturas?

El problema es complejo, porque no basta con decir “somos intercultu-
rales”, sino “estamos organizando la educacion desde lo intercultural”. Las
preguntas tienen que irse contestando a la luz de su propia practica, una
practica que exige, sin duda, una autoreflexion sistematica.

3. INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Raul Fornet-Betancourt
Yo problematizaria, en primer lugar, el titulo del Seminario “Interculturali-
dad y Conocimiento.” Zemelman problematizé ya la primera parte: “Inter-
culturalidad.” Quiero adelantar que comparto practicamente todo lo que ha
dicho. Es muy sugerente profundizar en las preguntas que €l ha planteado
para aclarar el término.

Empiezo senalando que el titulo del seminario me parece un tanto redun-
dante, pues la interculturalidad es una manera de hacer y producir conoci-
miento, de estar en el conocimiento y de ser sujeto del conocimiento. De ahi
mis dificultades con el titulo, tal como estd planteado. Pero, por eso mismo,
considero necesario detenernos en el término y precisar qué entendemos
por interculturalidad, sin que esto suponga hacerlo sélo de manera tedrica.
Se puede abordar también desde la praxis, es decir, cuestionando qué prac-
tica de interculturalidad hacemos nosotros o qué uso de la interculturalidad
practicamos realmente. Esta opcion tiene una ventaja decisiva porque evita
el problema del concepto, lo cual me parece tanto mas importante cuanto
que todavia no disponemos de un concepto claro de interculturalidad.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 201

Cierto que circulan varios conceptos, pero sus formulaciones reflejan
atin muchas limitaciones. Un problema para discutir es si aceptamos lo que
decia Zemelman respecto a centrarnos en el esclarecimiento del término
mismo. Pero, volviendo a mi explicacion de la redundancia en el titulo del
seminario, deseo anadir lo siguiente:

Si nos fijamos en la etimologia del término “conocimiento” veremos que
nos indica una manera de nacer. Lo dice la palabra en latin con-nacer. En fran-
cés esta también muy claro, es “nacer con”. Partiendo de esta aproximacion, el
conocimiento sabe nombrar las cosas si sabe nacer con ellas o se sabe a si mis-
mo como co-nacimiento. En esta relacion estd el problema del conocimiento.

El “buen” conocimiento sabe nombrar las cosas, y sabe nombrar las
cosas porque sabe de ellas desde la relacion de nacer juntos al mundo. Es
saber “practico”, no un conocimiento de ideas. No conocemos las cosas por-
que conocemos la idea de las cosas, sino que conocemos las cosas porque
conocemos como se hacen las cosas, como se generan. Asi, conocimiento
es saber la generacion de la realidad y saber generar realidad, como una
manera de con-nacer con la realidad. En ese sentido, la interculturalidad es
conocimiento, una dinamica procesual de generar otras realidades.

Continuemos nuestra conversacion considerando ahora otro de los as-
pectos que estan incluidos en las preguntas que ustedes han planteado. Me
refiero, en concreto, al problema del Estado y la cultura. Se trata de una
cuestion de fundamental importancia para la practica de la interculturali-
dad. Aunque creo que debe ser complementada con el de sociedad. Ten-
driamos entonces: Estado, cultura y sociedad.

Ya sabemos, por otra parte, que cualquier sociedad puede ser foro de
varias culturas. Por eso el problema fuerte del debate consiste, mas bien, en
la relacion entre el Estado y la cultura.

El Estado es producto de una cultura; una consecuencia cultural. Enton-
ces debe preguntarse, por ejemplo, qué cultura refleja el Estado que tene-
mos en México, de qué cultura depende ese Estado, y por qué ese Estado no
necesita una educacion bilinglie. Reparemos ademas en el hecho curioso de
que cuando se planea la educacion bilingtie, ésta se orienta a los dominados
y/o marginados, y ¢la educacion bilingtie para los dominantes? ;Por qué los
colegios elitistas de México no tienen educacion bilinglie?, ;por qué ensenan



202 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

inglés, pero no el maya. Eso significa que el Estado tiene detrds una cultura
dominante que defiende y expone.

Sobre el trasfondo de esta idea se puede comprender que, mas que un
choque entre Estado y cultura, lo que se da es un choque de cultura contra
cultura. Con esta constatacion, sin embargo, volveriamos otra vez al punto
de la cuestion del poder, de la hegemonia y de la subordinacion. Hablaria
entonces de Estado-cultura como una manera de vehicular esa relacion de
subordinacion, para hacer notar que ello conlleva una determinada organi-
zacion de la sociedad. Tener en cuenta la implicacion en la pregunta sobre
la relacion entre “Estado, cultura y sociedad”, es importante porque tiene
que ver con las condiciones desde las cuales se da la convivencia de las
practicas de gobierno en todos los 6rdenes.

Otro tema que conviene desarrollar es el de la pregunta sobre intercul-
turalidad y multiculturalismo, que esta relacionada con la problematizacion
planteada por Hugo Zemelman. Creo que la aclaracion de las diferencias
entre ambas perspectivas nos ayudaria a concretizar qué se entiende por
interculturalidad, y serfa, por tanto, otra posibilidad de continuar nuestra
conversacion.

Igualmente interesante resultaria, sin embargo, reflexionar sobre el con-
cepto de autonomia, y preguntarse qué se entiende por desarrollo autébnomo
en este proceso de practica de interculturalidad, de educacion, de pedagogia.
(Qué se entiende por autonomia?, jes la autonomia un ideal de desarro-
llo?, ssignifica autonomia autosuficiencia?, ;qué es autonomia desde lo
propio?, ;qué es lo propio?, ;qué es la autonomia de lo propio? Con estas pre-
guntas quiero subrayar que se trata de problematizar el concepto de autono-
mia y el concepto de lo propio. ¢Como se dan los procesos de apropiacion
de lo propio?, ;como llego a decir “esto es lo propio”, sin la identificacion de
los procesos que generan las referencias identitarias de lo propio?

Debo indicar que estas preguntas remiten al problema de la tradicion,
porque lo epistemologico no esta ligado tnicamente a la cuestion del cono-
cimiento, pues en el tema de la autonomia es fundamental el problema de
la generacion de la tradicion.

¢Como se generan las tradiciones en las culturas? La generacion de la
tradicion, se da en el seno de procesos sociales que explican, en ultima ins-



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 203

tancia, su diferenciacion y determinan lo que se impone como dominante.
La generacion de tradicion es determinante para canalizar los sistemas que
llevan y hacen posible la apropiacion de lo propio. Es decir, el problema
de la apropiacion de lo propio debe ser visto a la luz de lo que llamamos
“tradiciones” y de sus procesos de constitucion. Lo muestra, por ejemplo,
la educacion escolar. Basta preguntar: squé trasmitimos?, squé tradicion?,
(para qué se trasmite esa tradicion y para qué queremos trasmitirla? Tales
preguntas nos haran ver, en efecto, que detras de la cultura hay siempre un
proyecto politico.

Pienso que una cultura, por muy “propia” que sea, debe ser leida desde
el proyecto politico que va imponiéndose en sus procesos de constitucion;
un proyecto que, aunque puede serlo, no es de hecho coincidente con las
tradiciones que “hacen” esa cultura, pero buscan su lugar en ella.

Debo hacer notar que mi interpretacion supone que en el seno de una
cultura hay clases sociales. Esta palabra no esta hoy de moda, pero conviene
recordar su realidad, porque tanto el “hacer” cultura como el vivir una cultura
o participar en ella son acciones que tienen que ver con el lugar social, con el
posicionamiento social de sus miembros. En este sentido, las tradiciones de-
penden también del posicionamiento social de los grupos que las generan.

Si tenemos presente esto, comprenderemos, por ejemplo, la trampa que
representan en América Latina las famosas culturas “nacionales”, tan cele-
bradas por los estados y las élites dominantes, pero que ocultan que toda
participacion, incluida la del conocimiento, depende en definitiva del lugar
social que se ocupa en ellas. No es lo mismo ser un desocupado en la cul-
tura mexicana que ser un dirigente de la clase dominante. La relacion con
la cultura “propia” es en cada caso distinta.

Resumiendo: insisto, por tanto, en la idea de que el lugar social es im-
portante a la hora de leer y de discernir el valor de “nuestras” tradiciones;
habria que darle peso en nuestras practicas de conocimiento. Senalo, ade-
mas, que me parece importante aclarar este aspecto viéndolo también en
relacion con el problema de la autonomia.

Por ultimo, recojo la inquietud expresada en la pregunta sobre la es-
tructuracion de estos tres pasos: conceptualizacion o nivel de racionalidad,
aplicacion practica o nivel del “como aterrizar”, y, luego, el paso de ir mas



204 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

alla con la reflexion filosofica, cultural... Para empezar, diria que el plan-
teamiento de la cuestion en esos términos me parece problematica, porque
quien empieza separandose de lo de “abajo”, de esos procesos que hacen
realidad, para luego plantearse la pregunta de “cémo bajo”, “como aterrizo”,
corre el peligro de no encontrar ningin camino para ello, al menos real
e historico. Quien, para empezar a pensar, supone que debe separarse y
perder la realidad, quien pierde lo real al principio de su proceso de co-
nocimiento, no vuelve a encontrar lo real, porque lo que hara sera intentar
ganarlo por “constitucion” o reconstruccion teorica.

Creo que en el fondo el problema es éste: jqué tipo de conocimiento
se genera? Si se genera un conocimiento que parte de conceptualizaciones,
entonces viene la pregunta de “como aterrizo”. Pero esta pregunta es ya una
pregunta “tedrica” o, mejor dicho, esta pregunta nace como resultado de
un determinado proceso de conceptualizacion. Es como la famosa division
entre teoria y practica, que es el resultado de un ejercicio del conocimiento,
es mas, es el resultado de una institucionalizaciéon del conocimiento. No
olvidemos que esta cuestion se da desde un conocimiento estabilizado, que
responde a determinadas constelaciones de poder, y que, por tanto, indica
que no sabemos desde un conocimiento socialmente organizado, sino mas
bien desde un conocimiento institucionalizado. Lo que suele llamarse “la
academia”, un momento de esa institucionalizacion del saber.

Entonces, ante este problema, cabe la pregunta: ;qué tenemos como
alternativa a esa organizacion del saber y a esas formas de institucionalizar
el saber? Quiero decir que lo plantearia como un problema cultural, a saber, el
problema de ver las posibilidades que tienen otras culturas para organizar
de otra manera su saber y ofrecer formas alternativas de institucionalizacion
del saber, como, por ejemplo, en el nivel de la pedagogia.

Ahora bien, para mi, es muy importante lo del proyecto politico, es
decir, la cuestion de saber para qué necesitamos nosotros lo que queremos
saber. En definitiva: la pregunta sobre ;qué queremos saber?, no es tedrica
sino politica. Aplicando directamente esa pregunta a la interculturalidad:
(Qué queremos saber con la interculturalidad y para qué? A mi modo de ver
es en el ambito de esta pregunta donde se da realmente la articulacion po-
litica del conocimiento. Es el ntcleo de la cuestion. Lo fundamental es dis-



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 205

cutir el para qué de la configuracion alternativa del saber, su organizacion,
si la institucionalizacion alternativa del saber serviria a la interculturalidad, y
sobre la base de ese debate, aclarar entonces qué uso de la interculturalidad
debemos dar para ayudar a construir el mundo que queremos.

Hugo Zemelman

Si hablamos de interculturalidad quiere decir que estamos hablando de
varias culturas relacionadas entre si. La primera cuestion es qué significa
hablar de relaciones interculturales, quién las organiza, quién las define,
en qué espacios, porque el como se establece la relacion implica una inter-
pretacion de esa relacion y, por lo tanto, de las culturas relacionadas: esto
es, poder de instituciones, de las practicas docentes, de los proyectos de
investigacion, del vocabulario, etc.; situacion que como mexicanos sabemos
muy bien: como ha sido la construccion cultural del Estado mexicano, para
lo cual podrian remitirse a las inquisiciones de Molina Enriquez, quien fue
el gran tedrico que justifico el Porfiriato; para lo cual elaboré una lectura
de México que no se quedo en el escritorio, sino que se tradujo en deter-
minadas estructuras institucionales, es decir, hay ahi una puesta cultural.
Esto se puede ver también en Vasconcelos o con cualquier otro de los or-
ganizadores de las politicas educativas del pais; y es lo que ha ocurrido en
todos los paises de América Latina: hay una interpretacion de lo que es lo
homogéneo y lo heterogéneo. Simplemente estoy llamando la atencion para
que reparemos en quién estd haciendo esa interpretacion, en qué consiste,
donde se encuentra y como se impone.

El concepto de interculturalidad puede significar dos cosas a la vez,
aunque se llame de la misma manera: puede significar crear un espacio cul-
tural suficientemente abierto, pero que cumpla funciones de aglutinacion en
una logica de subordinacion. Esta primera expresion se dio en México con
el indigenismo. Pero también puede significar que la interculturalidad sea
la expresion de una demanda de memoria cultural, que no ha encontrado
expresion y, por lo tanto, la interculturalidad esta implicando la creacion de
espacios de respeto a los otros, a la diferencia. Aunque una cosa es respetar
la diferencia con fines de coptar para mantenerlo en condicion subordinada,
y otra es reivindicar la diferencia como espacio propio.



206 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Estela Quintar

A lo largo de estos encuentros, y vinculado las preguntas que aqui se plan-
tean, fui preguntindome qué hay, qué se oculta detrds de nuestra preocu-
pacion de hoy por la interculturalidad.

Sin lugar a duda, y en primer plano, prevalece como motivacion colec-
tiva: la necesidad de reconocimiento, de justicia, de inclusion social y, sobre
todo, la necesidad fundante de la constitucion del sujeto y su subjetividad,
la necesidad de reconocimiento del otro como un legitimo otro.

Sin embargo, pareciera que esta preocupacion legitima de muchos de
nosotros contribuye a “fijar” y hasta a encubrir una cuestion de orden po-
litico que se pierde y se desdibuja en la propia necesidad. Es decir, hasta
donde nos llama la atencion el hecho de que en los ultimos anos del siglo
xx se institucionalizo y, hasta me atreveria a decir, se burocratizé el tema
de la interculturalidad. Y mads aun, que de repente comenzara a fluir finan-
ciamiento para realizar estudios interculturales, investigaciones en intercul-
turalidad, programas de interculturalidad y hasta grados y posgrados en
interculturalidad.

Indudablemente, el auge del tema estd profundamente imbricado en la
lucha por la justicia social, pero es como si se desprendiera de esta lucha
para particularizarse y desdibujarse en un entramado de intereses alrededor
del tema, y no como problema que pareciera paradojal con la propia necesi-
dad de reconocimiento. ;Qué lleva al orden dominante a instalar y legitimar
una nominacion que en realidad oculta la injusticia real?

Frente a esto, y ain mas en los espacios educativos, serfa bueno re-
cuperar la dimension politica de esta cuestion constitutiva de sujetos y de
sociedades que trasciende, a mi entender, lo intercultural para recuperar
una cuestion propia de la naturaleza humana, en términos de asumir que
hay diferencias, y diferencias de todos tipo. Este es el propio desafio de la
individuacion primaria, de la construccion de la identidad del “uno mismo”.
Este proceso trasciende al sujeto, sin embargo, en la convivencia social y
especificamente en la formacion de sujetos, pareciera desconocerse este
aspecto sustantivo tanto de las practica como de las formas de relacion que
configuran a lo social, “invisibilizando”, a veces, a través del prefijo “inter”
lo que de por si es “inter”; lo que creo que habria que recuperar, en todo



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 207

caso, es la lucha por la justicia como principio de reconocimiento de las
diferencias étnicas y raciales, de ruptura de parimetros de “normalidad”,
religiosas o las que fueren.

En un tercer plano, el debate sobre lo cultural nos coloca como traba-
jadores de la cultura frente a un espejo: el espejo de la racionalidad civili-
zatoria y la exigencia ética de nuestro propio trabajo cotidiano, mas alla de
las politicas del orden dominante que instalan modalidades que encubren
realidades.

Desde esta perspectiva, es interesante formular la pregunta por la de-
mocracia. La democracia formal es una idea de organizacion social que no
siempre reconoce las otras formas de organizacion y de convivencia de un
alto porcentaje de la poblacion indigena en México y otros paises latinoa-
mericanos; la idea de comunidad tan arraigada en los pueblos originarios es
una forma de democracia diferente a la de herencia europea. En Occidente,
después de la Revolucion francesa se instala, bajo la 16gica de la moderni-
dad, un imaginario democratico basado en la igualdad, la fraternidad y la
libertad, muy diferente de la concepcion comunitaria de convivencia en los
pueblos indigenas, la cual se caracteriza, entre otras cosas, por una relacion
de respeto y reciprocidad entre sujetos y naturaleza. Este es el problema. Por
ejemplo, uno de los pivotes de la lucha zapatista es la Ley Indigena Mexica-
na: ¢por qué el congreso no aprobo la propuesta original? Porque en ella hay
una racionalidad de convivencia que no va de acuerdo con la racionalidad
de convivencia dominante organizada alrededor del ideario democratico
capitalista, cuyo principio de propiedad se contrapone, en muchos aspectos,
con la manera en que la cosmovision indigena se expresa en sus formas de
organizacion socioeconomica.

Creo importante cuestionar desde qué lugar politico se empiezan a le-
gitimar determinados términos, desde qué intereses y para qué, y en este
sentido la multiculturalidad, asi como la interculturalidad, deberian ser re-
pensadas. Esto conlleva una exigencia analitica insoslayable para re-vernos
en las configuraciones sociales y reconstruir los modos de colocacion frente
a un otro que no soy yo. Lo anterior es tan viejo como la historia del hom-
bre, pero si nos colocamos ahi, el problema no seria quiza ni inter, ni multi,
sino el como estar con un otro diferente para recuperar la dimension politi-



208 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

ca de pensarnos en relacion, en ese espacio de nacimiento al mundo, como
decia Raudl. Es en ese espacio de conflicto donde se dirimen los problemas
politicos, econémicos y culturales; el espacio de construccion de sentido de
esa relacion que puede darse en los procesos de ampliacion de conciencia,
de la complejidad de esos espacios mds que nombrando y etiquetando te-
maticamente problemas éticos y politicos tan multimediados por intereses y
necesidades radicales. Cada vez se hace mas necesario “reinventar” —como
dice Boaventura de Sousa’— esta complejidad relacional e histéricamente
condicionada, en producciones de conocimiento mds sutiles que den cuenta
de lo que se va haciendo en la realidad desde este fenémeno social.

Es importante retomar el concepto nodal de Boaventura de Sousa, para
quien la comprension de los procesos culturales y sus articulaciones en
lo politico y lo econémico son de traduccion, esto es, términos de como
interpretar un mundo diferente al mio, en un orden étnico, religioso, por
nacionalidad y clase social.

Cuando vamos a otros paises o regiones es inevitable un esfuerzo de tra-
duccion. El problema radica quiza en que hay una vision civilizatoria que ho-
mogeniza y excluye lo que no es propio de esa vision, y ése es probablemente
el mayor empeno del sistema educativo formal: el de excluir al diferente o hacer
lo posible por incluirlo al costo de renunciar a su propia cosmovision. Basta
con mirar los lineamientos curriculares para comprobar lo que estoy diciendo.
¢Desde qué parametros se organizan los programas de formacion de sujetos?

Cuando uno se para frente a un grupo de alumnos de sectores mar-
ginales, donde los codigos lingtiisticos pueden agredirnos, aunque no sea
indigena, tengo que entender que eso solamente me esta llevando a colo-
carme en un esfuerzo de traducciéon del mundo del otro, no sé si a esto se
le llama inter o multiculturalidad, no obstante es parte de un mundo donde
naturalmente va a haber siempre relaciones de poder dominante, pero tam-
bién de poder como posibilidad de construccion de nuevas formas menos
homogéneas de convivencia y de organizacion social.

4 Santos, Boaventura de Sousa, “Ensayos para una nueva cultura politica” en: El Milenio
Huérfano, ed. Trotta, Madrid, 2005.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 209

Lo que es preocupante en el ambito de la ensehanza, es que, a veces,
por discutir el nombre de algunos fenémenos sociales conectados con la
injusticia de las relaciones sociales, perdamos de vista cudles son aquellos
puntos conflictivos de la traduccion de estar con el otro diferente para po-
tenciar articulaciones mds que colonizar visiones y practicas. Esto nos lleva a
un permanente ejercicio de comprension mas que de clasificacion. En lugar
de homogeneizar deberiamos identificar esos puntos de conflicto, recono-
cer el conflicto que implica la experiencia de estar en relacion, esa relacion
humana que, en definitiva, es una relacion de conocimiento. Buscar en ese
espacio cudles son los puntos de conflicto: ses s6lo en el lenguaje o existen
algunas otras cuestiones?, y ;qué otras cuestiones?

Hugo Zemelman

Quiero retomar algunas consideraciones de Estela Quintar respecto al inter-
cambio, el didlogo que como grupo se viene sosteniendo. Sugiero un cierto
orden que permita ir decantando el problema, aclarandolo. Lo primero que
sugiero es recortar el dmbito problematico en el que se esta discutiendo
el problema de la interculturalidad, porque puede haber muchos dmbitos
problematicos.

Conviene irlos discutiendo sucesivamente a efecto de que después pue-
dan establecerse las relaciones posibles entre ellos. Por ejemplo, un recorte
seria el de los procesos de ensenanza y de aprendizaje en la escuela primaria,
lo que tiene exigencias especificas en lo que se refiere al manejo del concepto
de interculturalidad; otro recorte podria ser la organizacion de comunidades
para fines sociales; otro mas, conformar proyectos productivos, es decir, de
desarrollo econémico; en fin, hay distintos tipos de recortes donde es posible
recuperar el problema de la interculturalidad de manera especifica.

Los recortes son parte de la experiencia de cada uno, nadie los puede
imponer. Ustedes tendrian que transformar en un recorte su propia expe-
riencia de trabajo desde el cual recuperar el problema de la intercultura-
lidad. Ello es fundamental porque estin en juego muchas cosas, como el
problema de la interculturalidad en el plano de las psicologias individuales
que pueden llevar rapidamente a problemas existenciales, ya sea en ninos,
adolescentes o adultos, como también llevar a algo muy legitimo como es



210 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

el problema de la interculturalidad mas alla del plano de la subjetividad
personal, es decir, de la problematica de la conformacion de agrupamientos
humanos. Estoy hablando de lo colectivo, de un tipo o de otro.

Hay preguntas que claramente estin recuperando el problema de la
interculturalidad desde la perspectiva del poder; es un recorte problemati-
co tedrico, especifico. Hay otras donde estd incluida la problematica de la
organizacion de la convivencia; otras aluden al desarrollo de la voluntad de
accion, de hacer cosas tanto en el plano individual como en el grupal. Po-
driamos llegar incluso a preguntas sobre la interculturalidad y la globaliza-
cion donde claramente esta planteado el problema de la interculturalidad en
una logica de dominacion, esto es, en un ambito macrosocial; por ejemplo,
la pregunta sobre el Estado y la cultura se relaciona con el problema del
poder; la pregunta sobre los sistemas politicos que fue planteada aqui tiene
que ver con lo que estoy llamando coexistencia entre individuos y grupos
humanos, lo cual es un problema vinculado al anterior, pero diferente.

Estoy planteando el problema de ir recuperando la interculturalidad
en distintos recortes, desde angulos diferentes. Antes habia hablado de
recortes como mas empiricos: educacion, produccion, organizacion y desa-
rrollo social. Ahora estoy buscando recortes mas vinculados a las preguntas
formuladas, que son también recortes desde los cuales puede recuperarse
el concepto o el problema de la interculturalidad. Se daran cuenta de que
éste se recupera de manera diferente. El punto esta en que ninguno de esos
recortes del concepto de interculturalidad basta por si mismo, porque la in-
terculturalidad de alguna manera es el conjunto de todos ellos; sin embargo,
para llegar a esa discusion de maxima complejidad hay que ir por partes.

Retomaria la idea de mundo. ;Cudl es el mundo de significados y de
sentidos tanto existenciales como sociales que se encubren en la cultura?,
¢qué significa el mundo indigena como mundo?, ¢qué significa el mundo de
los mestizos? El tema es dificil de conceptuar, porque estin mucho mas cla-
ramente conceptualizados los términos de orden y estructura; sin embargo,
en todo orden, en toda estructura existe un mundo de vida, un mundo que
puede, de alguna manera clara, ser el ambito de desenvolvimiento del com-
portamiento de las personas individualmente consideradas o tomadas en
sus agrupamientos primarios, la familia, las relaciones de amistad, etcétera.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 211

La interculturalidad estd enlazada, articulada a estos distintos planos:
mundo de vida y orden. Lo que ocurre —es una de las 16gicas de las hege-
monias mas importantes— es que el orden impone un mundo de sentido,
de significado, de vida, de autopercepciones y de autovaloraciones, de jerar-
quizaciones de valores, etc.; en relacion con la interculturalidad lo que mas
asusta al poder en este momento en América Latina no son tanto las trans-
formaciones de las estructuras productivas —por supuesto que eso también
tiene un costo—, sino que se le impongan otros significados a la vida, a la
realidad social, etc., porque en el fondo eso significa que se abran espacios
a mundos aplastados por una légica de orden proveniente de ciertos grupos
sociales y que se ha transformado casi en natural.

Es muy distinta la relacion con la cultura segun el lugar que se ocupe
en la sociedad; sin embargo, perdemos a veces esa vision y creemos que el
orden estatal, institucional, que pretende imponer la educacion a través de
las estructuras curriculares es solo eso, un orden, y no un mundo que se im-
pone casi de manera invisible, de modo tal que a través de la aceptacion de
ese mundo se termina por aceptar el orden que esta detrds de ese mundo.

El problema de la interculturalidad es que al plantear diversidades de
mundo, en términos de mundo de existencias posibles, de sentidos y signi-
ficados, también se va resquebrajando ese orden que de alguna manera o
de otra ha sido identificado con este mundo.

Lo que quiero traer aqui es que la interculturalidad se recupera a partir
de recortes, de seguir una secuencia en la discusion; es decir, como esta
presente en la educacion, en la creacion de proyectos productivos, en los
cambios de relaciones de poder entre las comunidades o en las estructuras
locales de poder, etc. Ahi estd presente el concepto de interculturalidad, lo
que va a permitir reconocer sus diferentes acepciones y, por lo tanto, las
distintas implicaciones practicas que va asumiendo.

Voy a poner un ejemplo para los maestros. Esta aqui un profesor que es
realmente exponente del mundo cultural indigena y un representante orga-
nico del orden. Digo representante organico porque habla la lengua natural.
Es el mejor representante que puede tener el orden en la misma logica de
los antiguos misioneros que aprendian las lenguas indigenas para poder
aplicar con efectividad el catecismo. Eso apliquenlo a cualquier situacion.



212 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

3.1. La construccion de mundos posibles

Raul Fornet-Betancourt

Todo gran ensayo de globalizacion va siempre unido a la expansion de
un orden. Por ejemplo, el modelo del orden romano responde a un gran
proyecto de globalizacion; lo mismo que el proyecto del orden cristiano o
el proyecto del orden internacional en la fase inicial de la modernidad eu-
ropea. Son tres modelos de globalizacion, hablando histéricamente. Todos
ellos suponen la creacion de un sistema juridico. Si hablamos de orden tene-
mos entonces que hablar también del derecho que genera ese orden porque
tiene que justificarse.

El papel del derecho es un elemento que debemos acentuar, y en este
sentido creo que hay que dar una batalla por reformular el derecho interna-
cional desde una perspectiva intercultural, es decir, replantear y repensar la
idea misma del derecho desde la perspectiva intercultural.

Cuando se estudia la institucion de el Estado, debe verse que ese Esta-
do estd anclado en un orden juridico, no solamente econémico y politico, y
que necesita de dicho orden para obtener la estructura de legalidad. Desde
la teoria intercultural, lo cuestionable aqui se manifiesta cuando ese orden
que normaliza y estabiliza una cultura y la hace normal, usa esa normalidad
para decir “esto es lo normativo”; es decir, cuando la normalidad se convier-
te en fuente de normatividad, porque de ese modo se justifica la opresion y
la exclusion de las diferencias y alteridades. Son los que quedan fuera de la
normalidad que da derechos.

Pero éste es también un problema de la racionalidad del orden del sa-
ber; es el problema del disciplinamiento del saber. Entendiendo que las dis-
ciplinas corresponden a un orden del saber que norma lo que aprendemos
por areas de competencia y en competencia. Este orden epistémico debe ser
replanteado. La interculturalidad busca equilibrar los mundos de vida, como
condicion bisica indispensable para equilibrar los 6rdenes en que vivimos,
incluido los epistémicos. Si no hay equilibrio entre los distintos mundos de
vida, no puede haber pricticas de relaciones interculturales.

Hay que hacer un esfuerzo politico por equilibrar el mundo en un foro
de convivencia entre los muchos mundos de vida de la humanidad, porque



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 213

ese equilibrio de los mundos de vida es realmente la plataforma para una
practica de interculturalidad en el sentido de una convivencia solidaria.
Esta tarea, politica y epistemologica, representa hoy el gran desafio: ;como
podemos convivir?, ;como pueden convivir mundos justos en un panorama
mundial equilibrado? Y me permito insistir: se trata no solamente de un
equilibrio a nivel “imaginario” y de las “interpretaciones”, sino también en
el nivel real de crear esos mundos que son posibles. Insisto en este aspecto
porque la dindmica de la ideologia de la globalizacion vive hoy de la “su-
gerencia” de respectar las “visiones” del mundo de las culturas, pero deter-
minando férreamente las condiciones materiales de vida. Asi se explica, por
ejemplo, el totalitarismo reinante en la economia.

Volviendo al tema de la interpretacion de la traduccion, deseo anadir
que uso esa metafora como una escuela de traductores donde todos nos tra-
ducimos, donde todos somos intérpretes. Hay que decir, sin embargo, que
esas interpretaciones son de posibles mundos reales que queremos hacer
también reales y que no son, por tanto, reclamo de un simple derecho a una
vision del mundo sino reclamo del derecho a hacer el mundo de otra mane-
ra, aunque esa manera contradiga la logica del disefio hegemonico. Este es,
en el fondo, el problema del desafio de la diferencia.

El desafio no es que el otro sea diferente, el desafio consiste en que el
otro también tiene derecho a un mundo y que estd autorizado a tener ese
mundo. No necesita ser autorizado por otros. De ahi que el reconocimiento
no baste. Esta tesis, aprovecho para senalarlo, marca una de las diferencias
que hay entre multiculturalismo e interculturalidad. Para la interculturalidad
no basta reconocer al otro. Hay que ir mas alld aceptando que el otro es
siempre un autorizado a hacer su diferencia. La autorizacion no le viene por
el derecho de un sistema interesado realmente en la asimilacion y la inte-
gracion —que es un poco la trampa en el multiculturalismo norteamericano
o canadiense—, sino que la propia diferencia genera la autorizacion a tener
su mundo. Es el derecho a la diferencia.



214 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Hugo Zemelman

En México, Carlos Montemayor® ha escrito mucho sobre el problema de
como se esta transformando gradualmente la diferencia cuando ésta se con-
vierte en disidencia. Es la forma de expresion de lo intercultural, que se
transforma en acto delictivo. En este momento, por ejemplo, hay una ten-
dencia a interpretar los movimientos indigenas en América Latina a la luz
del derecho penal. En este marco se inserta el Plan Colombia Panama que
busca la imposicion de un mundo de vida sobre los demais; es lo que dice
Huntington® sobre la guerra entre las culturas o las civilizaciones; el mundo
de los derechos de los individuos, de la tolerancia, de la democracia, de la
participacion; la imposicion de un mundo sobre otro, de un orden imperial
que, para legitimarse, snecesita ser ademds un mundo de vida?

Raul Fornet-Betancourt
En la dltima parte de su libro €l dice claramente: “este orden tiene que man-
tener su superioridad tecnologica y militar”.

3.2. El aprendizaje cultural y la construccion de lo propio

Estela Quintar

Quisiera retomar la cuestion del derecho. Indudablemente éste no es, por lo
general, una preocupacion en los sistemas educativos de América Latina vy,
mucho menos, el tema indigena. Normalmente estos temas pasan por fuera
del sistema educativo en todos sus niveles. Atin hoy la diferencia étnica hace

> 34 Carlos Montemayor es escritor, investigador y experto en literatura y lenguas indigenas
en México. Forman parte de sus logros las colecciones literarias indigenas mds completas
hasta la actualidad. En 1991 publicé la novela Guerra en el paraiso, que trata sobre la guerra
de guerrillas en el estado de Guerrero a comienzos de 1970.

6 Samuel P. Huntington, nacido el 1927 en EUA, es un politélogo de relieve internacional;
hoy ejerce como profesor de ciencias politicas en la Universidad de Harvard. En 1970 fundo
la revista Foreing Policy (Politica Exterior). Su primera obra importante es de 1968: El orden
politico en las sociedades en cambio. En 1991 publico La tercera ola. La democratizacion a
Sfinales del siglo XX.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 215

a la diferencia de clase en la mayoria de nuestros paises. Alguno podria de-
cirme que eso no es cierto, pero si asi no fuera, no estariamos discutiendo
lo que estamos discutiendo ni veriamos los actuales niveles de explotacion
social. Esto es parte del orden dominante, el cual ha provocado que nos
quedemos a veces hasta impotentes y terminamos confundidos entre el de-
recho colonizador y el derecho a la existencia.

Vuelvo al tema en términos de construccion de mundos, porque ahi hay
que trabajar; en ese sentido traiamos el concepto de autonomia. Es cierto que
debe sospecharse de lo que es propio, porque posiblemente lo propio es lo
colonizante.

En este sentido la ensenanza como ruptura de pardmetros, en términos
de estar en permanente alerta es fundamental. Eso es para nosotros cons-
truir autonomia desde el proceso de estar en sospecha hermenéutica de la
propia relacion con el mundo. Desde ese lugar tendriamos que hablar mas
de una educacion para la autonomia en el sentido de conciencia de siy del
mundo. Es lo que han hecho Paulo Freire y otros maestros, quienes sin se-
guir la moda por determinadas expresiones, han asumido una practica edu-
cativa para la liberacion desde la conciencia; en ese sentido, el conectarse
con los problemas que nos trae la diferencia me parece que es fundamental
para dar congruencia a la buena intencion con la accion.

Participante

En esta perspectiva quisiera retomar un aspecto. En la primera intervencion
de Raudl Fornet-Betancourt, me llamé la atencion la pregunta sobre coémo
nos apropiamos de lo nuestro, porque esto pareciera ser algo que hemos
obviado inconscientemente en la discusion; pareciera como si hubiera una
capacidad intrinseca de darnos cuenta de qué cosa es lo propio. En este
sentido, el cuestionamiento que €l plantea es interesante, porque al estar
hablando de interculturalidad, se entiende que la primera mirada tiene que
ser forzosamente hacia dentro, hacia ese reconocimiento de uno mismo, lo
cual permite en su caso, el posicionamiento frente al otro que es distinto a
mi. Sobre esto me gustaria que pudiéramos abundar.



216 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Raul Fornet-Betancourt

Hablo de apropiacion de lo propio porque considero que se nace en una
cultura, pero que no se nace con una cultura. Nosotros nacemos en el seno
de una familia, tenemos padres, etc.; nacemos en un medio cultural, pero
para adquirir nuestra propia cultura necesitamos de una vinculacion “edu-
cativa” con los “mayores”, por ejemplo, con nuestros padres o abuelos. Todo
lo que “cuentan” cuenta, porque es a partir de esa relacion que nos apro-
piamos de lo propio.

La creacion de una biografia es elemento fundamental para llegar a ser
miembro de una cultura. A esta creacion biografica la llamo la apropiacion
de lo propio. Es ella la que da la clave para ver como Illego a reconocerme
como miembro de una cultura y la manifestacion de todo un proceso edu-
cativo de adquisicion de nuestra propia cultura; sin dicho proceso educativo
no es posible reconocerse como miembro de la misma. De ahi la impor-
tancia de la educacion, entendida en un sentido amplio, que puede abarcar
desde una historia que te cuentan para que te quedes tranquilo de nifio o para
que duermas mejor, hasta el ejercicio del aprendizaje profesional de antino-
mias logicas. La educacion, en ese sentido amplio, es el punto que subrayo
ahora para aclarar la dindmica de los procesos de apropiacion y para tomar
conciencia de como sucede esa apropiacion.

Preguntas bdsicas en esta labor serian, entre otras: ;quiénes son los que
dirigen mi educacion?, jcudl es la comunidad que va generando el marco pe-
dagdgico, en el sentido también literal de la palabra, que me lleva hacia mi
cultura?, ssoy llevado de la mano por mis padres, mis abuelos, mis antepasa-
dos o por otras instancias, como la escuela? No debemos olvidar el peso de
la participacion en ritos y cultos, pues una cultura es también un conjunto
de cultos, y son los cultos, en sentido amplio, los que cultivan la cultura.

Por otro lado, el proceso de aprendizaje de lo propio es esencial para
el cultivo de la cultura, porque lo importante para una cultura no es tener
personas que son identificadas desde fuera como mayas, como bantues,
sino personas que dicen de si mismas “yo soy miembro de tal cultura”. Una
cultura se afirma no cuando dicen “ahi estin los mayas o los bantuies”, sino
cuando las personas dicen “soy miembro de esta cultura” y se definen desde
esa cultura, sintiéndose ademas “representantes” de esa cultura. En breve: el



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 217

aprendizaje cultural es cultivo de cultura y éste es a su vez ubicacion cultu-
ral de las referencias identitarias de una persona.

La apropiacion es un proceso al mismo tiempo de discernimiento; dis-
cernir qué es realmente lo propio, valorar, aprender a leer el mapa de la pro-
pia cultura, preguntando: ;qué se ha dicho sobre quiénes somos nosotros?,
¢quién ha dicho que somos asi? Esto es fundamental para saber discernir
entre lo que llamo la imagen de una cultura y la cultura misma. Todas las
culturas tienen una imagen de si mismas y la cultivan también en sus “po-
liticas culturales”. Asi, por ejemplo, hay la imagen de la cultura alemana,
francesa, mexicana, etc., pero ;qué es la cultura en la vida practica, en las
practicas de sus miembros?

En este contexto senalo que personalmente no me gusta emplear la pa-
labra cultura, porque prefiero usar el término de “prdcticas culturales”. Creo
que, mas que cultura, lo que hay son practicas culturales. Eso que se llama
cultura en sentido abstracto depende de su ejercicio en lo cotidiano. La cali-
dad de una cultura se decide no en la imagen que sus instancias cultiven o
en la imagen que tengan sus miembros, sino en las practicas que motiva e
inspira todas las esferas de la vida. Esta perspectiva me parece que es una
buena orientacion para no caer en desvarios tedricos que pueden ser muy
apropiados para la retorica, pero que a la hora de construir un mundo cultu-
ral propio, como expresion de la autonomia, de la que ya hablamos, resultan
completamente contraproductivos y estériles. Son las practicas culturales, y
no la imagen de la cultura a la que se pertenece, las que realmente deciden
si hay mundo auténomo o no. Por eso subrayo la importancia del momento
“critico”, por decirlo asi, de fomentar procesos de aprendizaje de lo propio,
pero de un aprendizaje no simplemente automatico sino discernido, en el
sentido antes explicado.

Este discernimiento de lo propio sirve, ademas, para aquilatar las re-
laciones que mantenemos con el otro o lo ajeno. Quiero decir, a lo mejor
aprendemos que en el problema del otro lo menos problematico es el otro,
sino que estd mas bien en mi acceso al otro. Para eso sirve también el dis-
cernimiento de lo propio.

Se decia antes que habia que adentrarse primero en lo propio como
base de la interculturalidad, pero es muy posible que en ese proceso de



218 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

apropiacion de lo propio, de discernimiento, se descubra que la intercultu-
ralidad no esta después sino en el origen de lo propio; es muy posible que la
comunicacion con “otros” haya sido siempre lo primero; es muy posible que
la interculturalidad sea una dimension que se genera desde la formacion de
identidades, y como parte de ese proceso. De manera que no viene de fuera
sino que va mezclandose, va configurando mundos propios. Acaso no nos
fijamos en que la relacion intracultural que hay en el discernimiento y en el
aprendizaje cultural es, al mismo tiempo, una relacion intercultural.

En ese sentido usé el término de “apropiarse lo propio”, es decir, su-
poniendo que lo que llamamos propio no nos pertenece como propiedad
privada exclusiva.

Por otra parte, creo que es al menos imprudente decir: yo conozco todo
lo que llamo propio. Eso que se llama propio, lo que se llama una tradicion
propia, necesita ser también interpretado. No todo lo propio es evidente. Yo
distingo entre lo que es propio y lo que es evidente, y por eso me parece
necesario aprender a preguntar como y cuindo lo propio alcanza un nivel
de evidencia. Debemos aprender también a historizar lo propio, pues esto
no cae del cielo.

De ahi, la importancia de preguntas como éstas: ;como se produjeron
esas evidencias y por qué? Los juegos, los conflictos, ¢a quién le interesa que
todo eso sea culturalmente evidente? Aqui tendriamos otro nivel que me
parece importante para subrayar esa perspectiva de saber apropiarse de lo
propio, elaborando una pedagogia de “la apropiacion de lo propio” que no
sea simplemente ensefar lo propio, sino discernimiento de “la apropiacion
de lo propio”, con el fin de que cada miembro de una cultura pueda crecer
como coautor de la memoria cultural desde la que se proyecta.

Participante

Menciono usted que el equilibrio entre los mundos de vida es la plataforma
de la interculturalidad. Este es un planteamiento que hacia el doctor Zemel-
man en sus reflexiones sobre el poder, el orden social, el proyecto politico,
etc. La pregunta es si este equilibrio de mundos de vida diferentes seria el
proyecto politico alterno de los olvidados. La interculturalidad tiene muchos
usos y manejos, aqui la hemos utilizado de diferentes maneras, pero quién



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 219

equilibra los mundos de vida y como los grupos o sociedades aplastadas se
hacen de las herramientas necesarias para disminuir esos desequilibrios que
permitan el didlogo entre culturas: el equilibrio entre mundos de vida, es
un proyecto alterno, viable, posible?

3.3. La interculturalidad como opcidn ético-politica

Raul Fornet-Betancourt

Buscar el equilibrio, equilibrar el mundo, es una manera de nombrar lo
utopico, pero que busca su lugar en la historia. Es posible que se crea que
hoy en dia no se dan las condiciones objetivas, hablando en un lenguaje
marxista, para plantear un proyecto de ese tipo. Se suele pensar que esta-
mos ya al final de las utopias. Pero no comparto esa vision. Soy mds bien
de la opinioén de que es un dato antropolégico del ser humano, y creo que
aqui si hay algo de universalidad, que el hombre como ser humano necesita
la dimension de la esperanza. Sin esperanza, sobre todo para los de abajo,
para los “condenados de la tierra”, la realidad real que produce el sistema
hegemonico es insoportable. Es la idea tan antigua de “sonar” un mundo
nuevo, retomada en la modernidad por el marxismo y nos dice en resumen:
transformen el mundo porque este mundo para la mayoria, para los olvida-
dos, para los marginados, es un mundo de alineacion.

Equilibrar el mundo lleva esa fuerza utépica. La frase “equilibrar el mun-
do” recoge la fuerza utépica del imaginario fraguado a lo largo de la historia
de la esperanza. Esta es la otra historia verdadera, 1a historia de la humanidad,
la historia de los intentos por humanizar el mundo, y que recoge la memoria
de humanidad de todos los proyectos alternativos de vida. Desde ese ima-
ginario revolucionario, desde ese imaginario de preferir buscar un mundo
mejor se plantea el equilibrio del mundo en una perspectiva intercultural.

En este sentido, la propuesta de la interculturalidad es claramente éti-
co-politica. Es fundamentalmente una opcion ética y el conocimiento que
proporciona es un conocimiento éticamente orientado. Este “cardcter” del
conocimiento intercultural explica la diferencia con otros modelos de cono-
cimiento. En la interculturalidad se conoce desde una opcion ética.



220 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Hubo una observacion donde se planteaba la pregunta acerca de si es
posible realmente conocer sin un punto de referencia comun. La intercultu-
ralidad es, en cierta forma, la perspectiva que abre el momento comin de
compartir. Es la propuesta ética, esto es, se opta éticamente por un mundo
en equilibrio, y desde ahi se aprende qué significa conocer los mundos de
vida. Lo comun se manifiesta compartiendo la idea de que todos tenemos
derecho a tener mundo propio en el sentido de la autonomia, de que todos
tenemos derecho a construir nuestro mundo, y de que por eso mismo se
trata de construir un mundo de mundos solidarios. Esta idea es un conoci-
miento ético, y ese conocimiento implica un posicionamiento ético que va
mas alld de la tolerancia y del reconocimiento del otro porque apunta al
equilibrio por convivencia.

Tal es, en breve, lo que explicita la interculturalidad como posiciona-
miento ético dentro del orden del conocer. Equilibrar los mundos es equi-
librar las posibilidades de reconocimiento entre las formas de organizacion
concretas de la eticidad de los diferentes mundos de vida. Equilibrar el
mundo significa, ademds, buscar la justicia entre los mundos. El equilibrio
implica la realizacion de la justicia y, por eso, no puede haber asimetrias
que hieran la justicia. Actualmente asistimos al escandalo de nuestra con-
figuracion del mundo porque hay una asimetria asesina. Es el camino del
suicidio de la humanidad, o de la destruccion sistematica de un gran parte
de ella. No puede haber una convivencia dentro de la humanidad mientras
haya distancias de tiempo y de espacio como las que hay ahora que sobre-
pasan los quinientos anos. Pensemos, por ejemplo, en las distancias que
hay entre el piloto del avion que bombardea Afganistin y la gente que esta
en la montana, y hablo de “distancias” en plural porque no me refiero sélo a
la distancia tecnologica. O sea, equilibrar el mundo significa equilibrar los
ritmos de vida de los mundos de vida por la justicia, lo cual incluye eviden-
temente el equilibrio de la intensidad de la vida practica y, en concreto, las
posibilidades de consumo.

Con esta idea de equilibrio del mundo, la interculturalidad abre una
perspectiva viable que ayuda a ver los ritmos de vida de las diferentes cul-
turas, a poner de manifiesto la pluralidad de los ritmos de vida y a descubrir
que se trata de reorganizar el mundo como un lugar de convivencia plural



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 221

en solidaridad. Porque el problema no es simplemente una cuestion de “pro-
greso”, es decir, hacer para que unos progresen y puedan compartir el ritmo
hegemonico. Se trata mas bien de procurar la comunicacion entre diferentes
ritmos de vida. Intensificar el ritmo del progreso significa romper el equili-
brio de la pluralidad, empobrecer los ritmos del mundo. Cada ritmo que se
silencia significa un empobrecimiento de las posibilidades de intensificar la
vivencia de lo humano.

Por eso la interculturalidad es una perspectiva no solamente metodo-
logica sino incluso prictica, ya que nos orienta en la lucha cotidiana por
la pluralidad de los ritmos de vida —que implican mas que meras “formas
de vida”— inscritas en un proyecto tUnico, porque suponen el disponer de
tiempos y espacios distintos. jQue el mundo tenga tiempos distintos!, tal es,
a este nivel, el reclamo de la perspectiva intercultural. Nuestra riqueza como
seres humanos dependeria, por tanto, del aprender a comunicarnos esos
distintos ritmos; aprender a ver como la intensidad de la vida es distinta si
llevamos este ritmo o aquel otro.

Es obvio que este aprendizaje no se reduce a una labor de interpreta-
cion o de traduccion de conceptos de conocimiento. La comunicacion entre
los ritmos, como en la musica, implica, ademas, aprender a escuchar las dis-
tintas claves que marcan el paso de la vida por las culturas. Dicho en otras
palabras: es un camino para ser universales ensanchando nuestra capacidad
de traducir distintos ritmos de vida. Este es, por cierto, el trasfondo de mi
sospecha contra la autonomia en tanto que el concepto que se usa a veces
para significar un ritmo que, entendido justo como clave de autosuficiencia,
puede llevar al aislamiento.

Participante

En Puerto Rico tenemos un buen ejemplo de nuestra relacion con el mundo
del norte, es decir, en las distintas luchas internas de los puertorriquenos
se reflejan las que tenemos en todas partes de América Latina. Se habla de
sospechar de la propia identidad; pero, cuando la sospecha se vuelve un
posicionamiento social de victima que tiene que convertirse a la forma de
ser del otro, porque su forma de ser necesita ser redimida mediante una
apropiacion no de si, sino del otro o de la apropiacion de si como identifi-



222 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

cacion con el otro. Al respecto pregunto: ;,como hacer una apropiacion de
lo propio cuando encontramos en esto la atraccion por el dolor, del miedo,
de la culpa, de la vergiienza, de la marginacion en la forma en cémo nos
describimos a nosotros mismos como latinoamericanos en relacion con el
norte y a sus posicionamientos de qué es lo propio de siy lo propio de no-
sotros respecto de ellos?

Raul Fornet-Betancourt

El tema de la tradicion o de las tradiciones es una cuestion central y decisiva
en todo lo que estamos hablando. Nosotros somos tradiciones; somos y es-
tamos en un tejido de tradiciones que condicionan nuestros comportamien-
tos, incluso la pregunta por la tradicion no es posible sin tradiciones.

Con todo, y suponiendo obviamente que en ese tejido de tradiciones
también hay versiones criticas, procede preguntarse: ;qué hay antes de las
tradiciones? Pues bien, hay practicas; hay gente que hace su vida, que convi-
ve y pelea. No podemos caer en un anacronismo y decir que todo es, desde
siempre, tradicion. Es cierto, como decia, que nacemos en una tradicion, y
que somos y tenemos tradicion. Pero considerando histéricamente la géne-
sis, haciendo una arqueologia de nuestras culturas, veremos que la cultura
es todo un cultivo de practicas donde hay una lucha social, de clase, de
género, etc., donde incluso los llamados “momentos fundantes” se descu-
bren a veces como leyendas, como mitos que se han ido construyendo. Por
ejemplo, los simbolos patrios de muchas de las naciones latinoamericanas
son reflejo de la invencion interesada de una supuesta mitologia de un ori-
gen comun que proyecta la burguesia criolla como base de justificacion del
modelo “nacional”. Pero son “fundacionales” y muy efectivos porque han
logrado, entre otras cosas, ser un nucleo de la educacion nacional.

Por qué nos identificamos con distintos simbolos nacionales? o por
agudizar mas el problema, ;,como se explica la identificacion de un excluido
en una favela de Rio de Janeiro, por ejemplo, con Ronaldo como simbolo del
fatbol brasileno? La explicacion pasa por la aclaracion del complejo secreto
del poder de la generacion de simbolos nacionales, de simbolos que crean
consenso y que se convierten en referencia elemental para la busqueda de
identidad. Parte de ese secreto son las tradiciones.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 223

Hay que problematizar las tradiciones porque generan referencias prac-
tico-culturales que son tales porque estin permeadas de simbologia con la
que la gente se identifica. Las tradiciones producen y trasmiten simbologia,
para bien y para mal. Por eso son ambivalentes y pueden incluso ser tram-
pas sobre todo cuando esas tradiciones tienen determinados intérpretes que
se arrogan el monopolio de la interpretacion de las tradiciones. En este caso
la ambivalencia desaparece o, mejor dicho, se encubre. La tradicion deja de
ser horizonte de interpretaciones, lugar interpretable, para ser regla interpre-
tada. La interpretacion de los “senores” de la interpretacion fija y detiene el
curso de la tradicion. La tradicion interpretada se convierte en norma de un
orden cultural, religioso, etc. Surge asi la cuestion de la autenticidad. Pues
quien se aparte de la tradicion en la figura de su interpretacion “seforial”, no
es reconocido como un “verdadero” portador o miembro de ella.

La tradicion interpretada se convierte asi en un criterio para discernir y
distinguir entre lo auténtico y lo no auténtico en una cultura.

Debemos precisar entonces la pregunta inicial: ;}Qué hay antes de las
tradiciones interpretadas?, ;qué es lo auténtico antes de esas tradiciones? Ya
decia que hay practicas. Y ahora vuelvo a este nivel. Las pricticas sociales
de la gente, sus modos de llevar la vida, sus ritos, sus usos, y gustos, etc.;
todo eso implica procesos diferenciados de produccion de sentido que con-
llevan a su vez a que en una “cultura” se vayan tejiendo muchas tradiciones.
Por eso hay que aprender a leer la propia cultura en esa apropiacion, para
que “la apropiacion de lo propio” sea apropiacion también de las posibles
tradiciones que pudieron ser “dominantes” y no lo son.

Recordemos que una tradicion dominante estabiliza la cultura en un
sentido determinado porque le impone un foco interpretativo. Por ejemplo,
lo que se llama “cultura mexicana” responde en gran parte a la tradicion
criolla que se ha impuesto. En el lenguaje de Zemelman seria el orden cultu-
ral. Este orden, en mi lenguaje, es una tradicion que estabiliza la cultura en
un sentido preciso para que su curso responda a sus intereses. Se entiende
que hablo de la tradicion administrada por la interpretacion del grupo do-
minante, pues solo asi pueden las tradiciones estabilizar una cultura y ser en
ella fuente de generacion de la simbologia con la que se crea y se justifica
después la normalidad cultural de un ambito especifico.



224 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Tener en cuenta esta dindmica me parece importante para la tarea de
“la apropiacion de lo propio”, en el sentido de que nos ayude a descubrir
que lo propio —ahi radica ahora el desafio intracultural como base para la
interculturalidad— pudo ser de otra manera. La idea de que “pudimos ser
de otra manera” ofrece, pues, una buena perspectiva para iniciar un replan-
tamiento intracultural a fondo.

Esto me permite pasar a la otra pregunta. Hablé ya de rescatar nuestras
memorias de liberacion, las memorias alternativas, esto, obviamente, supo-
ne que pudimos ser de otra manera. Preguntar entonces: ;donde estin esas
memorias?, scomo se articularon?, scomo fueron?, representa una tarea de
recuperacion que documenta posibilidades ciertas y que, mas alla de eso,
nos abre pistas para saber hoy lo que debemos reivindicar.

Permitanme que ilustre la actualidad de esta tarea con base en el caso
del derecho alternativo. Si pudimos ser de otra manera, quiere decir que
también pudimos tener otro derecho. Aclarar esa posibilidad es hoy muy
importante para replantear las relaciones de las culturas subordinadas, por
ejemplo, con el orden juridico establecido por el Estado nacional y su de-
recho. Pongo este caso porque uno de los problemas planteados que tiene
América Latina es precisamente el de desarrollar un derecho intercultural.
Los estados nacionales, que reconocen un derecho y que lo toman como
base para sus relaciones internacionales ignoran las tradiciones juridicas
alternativas de las culturas indigenas o afroamericanas. Rescatar esas me-
morias seria, por tanto, no solo salvar el pasado del olvido, sino también
potenciar una reivindicacion actual, que en este caso concreto es la de co-
rregir “El Derecho Nacional” con un derecho intercultural. Pero volvamos a
la segunda pregunta.

Estaria de acuerdo en que hay un proceso de conversion. Es la posibili-
dad a la que apunta la utopia de la interculturalidad al proponer que, en un
mundo equilibrado, uno pueda elegir su cultura; y de la misma manera en
que hay gente que se convierte del cristianismo al budismo y viceversa, uno
pueda convertirse a otra cultura. Esto supone, sin embargo, que el intercam-
bio y nuestra capacidad de traducirnos sean tan transparentes y profundos
que podamos renombrarnos desde el otro lugar cultural. Pero esto no habla
en contra, al contrario, es el desafio de la experiencia intercultural, es decir,



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 225

abrirnos precisamente a una experiencia que nos posibilita la conversion
cultural.

Por otra parte, y en relacion con el problema de América Latina que se
planteaba en la pregunta desde una perspectiva boricua, subrayo la impor-
tancia de rescatar la categoria marxista o marxiana de la alineacion para el
andlisis intercultural. Es quiza una de las cosas mas vilidas que deja la obra
de Marx, y cuya aplicacion en este campo nos ayuda a leer nuestras cultu-
ras como tejidos que, por muy propios y muy auténticos que se presenten,
generan estructuras de enajenacion.

3.4. Memoria, biografia e historia: la des-colonializacion
y el reencuentro de si mismo

Participante

De alguna manera incluye a la alienacion ético-politica que menciona usted,
estoy de acuerdo en que la interculturalidad tiene que ver con esto, porque,
hasta ahora, los codigos culturales y lingliisticos se trasmiten y se recrean
a través de los procesos educativos, sean éstos formales o informales. Creo
que desde ahi se tendria que revisar tanto la cuestion del equilibrio como la
de la autonomia, no la autonomia como una cuestion autarquica de autosu-
ficiencia, pero si como la construccion de un espacio que permita enfrentar
criticamente una globalizacion que pareciera no tener ninguna identidad, lo
digo porque por lo menos en educacion, la autonomia se ve desde los pro-
cesos de construccion del conocimiento del nino, del sujeto en este caso, y
la busqueda del equilibrio también va en esos mismos procesos.

Considero que la interculturalidad no puede desconectarse de esto, lo
menciono no porque los indigenas sean los Unicos diferentes, pero no es
gratuito que una de las demandas centrales de los pueblos indigenas sea la
cuestion de la autonomia, con la capacidad de decision. Esto evidentemente
es una cuestion politica importante.



226 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Raul Fornet-Betancourt

Considerando el contexto, acentuaria ahora la validez de la categoria como
construccion de mundo de vida y de biografias. Los mundos de vida, son
mundos en los que se hace vida y se debe suponer que se hace vida buena,
porque a nadie le interesa vivir simplemente. Lo que interesa, como senalo
alguna vez Ortega y Gasset, es vivir bien. La pregunta es: ;Como haces vida
buena en tu mundo de vida? En el contexto de esta pregunta la idea de la au-
tonomia, se puede repensar como el hilo conductor que te permite determi-
nar a ti mismo, como debes llevar tu vida. Seria como un imperativo que se
puede interpretar a nivel individual, pero también a nivel colectivo. Quiero
decir que el derecho a llevar una vida propia como expresion de autonomia
es también un asunto comunitario. Pero aclaro, al mismo tiempo, que no
hay que separar esos dos niveles, son interactivos y por eso deben ser vistos
en conexion. Y su punto de encuentro e interseccion es el nivel biogrifico.
Senalo, ademas, que la conjuncion de los dos nos abre a la dimension de
la historia, en el sentido de que, llevando la vida en y con la comunidad,
hacemos presente o hacemos mundo de vida nuestra memoria.

Habria una diferencia aqui, frente a Occidente o frente a otras culturas
occidentales que se orientan mas en la idea del progreso, mientras que
los mundos indigenas o afroamericanos de América Latina se miran en sus
memorias. El “memorial”, que también es culto, se lleva con la vida en
estas tradiciones; y es por eso que en ellas las historias del llevar la vida es
celebracion de la memoria. Historia como cultivo de la memoria, con lo cual
toma nuestra pregunta un giro notable. Su formulacion seria ahora: ;como
llevamos una vida que permita esa celebracion de la memoria?, ;como la
cultura memoriza y rememoriza la memoria haciéndose vida en sus miem-
bros? La biografia que escribimos es la respuesta; por tanto, teniendo en
cuenta lo dicho al respecto, la biografia es el camino para que los miembros
de una cultura puedan llevar su vida de manera que sea un “memorial” de
su propia cultura.

Memoria, biografia e historia. En este proceso tridimensional represen-
ta la autonomia un reclamo legitimo. Sin embargo, mucho depende, como
siempre, de las mediaciones: ;qué pedagogia necesitamos?, ;qué posicio-
namiento €tico?, sin olvidar la mediacion politica. ;Qué organizacion de lo



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 227

social corresponde a esta pedagogia, a esta ética? En este nivel de la politica
se manifiesta otro de los problemas de confrontacion con el Occidente do-
minante que apuesta por la “sociedad”, pues los mundos indigenas y afro-
americanos de América Latina, pero también los mundos de otros pueblos,
representan culturas cuya raigambre memorial implica mds bien una orga-
nizacion comunitaria de vecindad, y no tanto “social”, como soporte politico
para llevar bien la vida.

Participante

Todo lo que aqui se estd diciendo, de hecho, es como la alternativa y la
posibilidad, pero son mds de 500 anos en que a los indigenas se nos ha
dicho que no valemos, que no sirve de nada lo nuestro, que al contrario, es
ofensivo, es denigrante ser indio, apreciar lo indio o asumir lo indio. Mi pre-
ocupacion es como “apropiarse de lo propio”, como construir y buscar este
equilibrio de mundo cuando las mismas generaciones posteriores indigenas
estdn totalmente enajenadas, en donde muchas veces no sabemos lo que
hay que defender, en donde de alguna manera nos han dicho ser artificiales
o asumir lo que no es nuestro. Aparentamos simplemente que estamos tra-
bajando para los nuestros, pero en todo caso somos como los agentes de los
otros acabando con lo nuestro, es como la mayor preocupacion porque en
México hay alrededor de 50,000 maestros bilingties de la Secretaria de Edu-
cacion Publica (sep) que fuimos inicialmente contratados para este servicio,
se nos reclutd justo para colaborar en la integracion, en la incorporacion,
en los términos de la concepcion del Estado y de la instancia educativa, la
Secretaria de Educacion Publica.

Ha habido un proceso que ha costado mucho esfuerzo, no para muchos,
el hecho de empezar a darse cuenta de que lo propio vale, de que en la
medida en que el sujeto reconozca y valore lo propio, en la medida en que se
dignifique, dignificando lo propio y que empiece a tratar de participar en la
construccion, desarrollo y fortalecimiento de lo propio, en esa medida en-
cuentra mayores elementos para animar a los companeros, pero la mayoria
estan enfrascados en la artificialidad, en la enajenacion, como a medio rio,
no pueden regresar ni salir al otro lado, estan, como se dice en nahuatl, “en



228 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Nepantla”, eso lo repite mucho don Miguel Leon Portilla,” entonces, ;como
se puede desenmaranar esto?, ,coOmo podremos en todo caso ir encontrando
caminos indigenas y no indigenas asumiendo un compromiso politico que nos
permita visualizar y construir este equilibrio de mundo distinto al que nos esta
dominando?

Raul Fornet-Betancourt

La colonizacion no esta fuera, estd dentro de nosotros. No fue casual, por
ejemplo, que la Revolucion cubana, en sus mejores tiempos, empezase con
una campana de alfabetizacion que fue al mismo tiempo una campana
de concientizacion en el sentido de que el campesino aprendia a leer, pero
lo que realmente aprendia o descubria era el sentimiento de su dignidad
como ser humano. Este ejemplo, me parece, nos puede ilustrar en el punto
que tratamos, es decir, si tomamos la idea de la dignidad como un ntcleo
de la pedagogia, es evidente que tienen que cambiar tanto los métodos
como los contenidos, ya que lo que importa es, si permiten la expresion, la
explosion de la dignidad en cada ser humano. Esto significa tomarlo en se-
rio en lo que es y como es, pues no se le puede decir a nadie “td eres digno”,
y no respetar sus valores.

Al mismo tiempo es necesario desmontar los mecanismos y los discursos
racistas, a veces sutiles y otros manifiestamente ofensivos que se mantienen
todavia y que son fuente y suelo de cultivo de la alineacion y el desprecio.
Un ejemplo: todavia se puede leer en el diccionario de la Real Academia de
la Lengua la expresion “no hagas el indio”, equivalente a “no hagas el tonto,
no seas tonto”. O sea que es una indicacion de ese desprecio que se le ha
inculcado al indigena para convencerlo de que lo suyo no vale. Estrategias
racistas semejantes pueden quebrar realmente la conciencia de una persona,

7 Pensador mexicano cuya obra rescata fundamentalmente las culturas indigenas prehis-
pdnicas. Premio Nacional de Ciencias Sociales, Historia y Filosofia (1981), Premio Elias
Sourasky. Algunas de sus obras mas destacadas: Ameérica Latina. Miiltiples culturas,
pluralidad de lenguas, El Colegio Nacional (1992), Raices indigenas/presencia hispdanica
(1993), El Colegio Nacional, La vision de los vencidos: relaciones indigenas de la Conquista,
México, DF, Ediciones unam, 1959.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 229

de un pueblo, de una cultura. Es la colonializacion dentro de nosotros, de
la que hablé al principio, y creo que es una de las consecuencias alienantes
que hay que tener en cuenta a nivel de andlisis intercultural.

No es exagerado decir que el quiebre en el sentimiento de dignidad
y de autoestima fue el golpe decisivo, cuestion que el andlisis intercultural
debe contribuir a subsanar. Quiza lo mis grave de la colonizacion fue una
inversion antropologica en los vencidos, les quitaron sus tierras, los hicieron
esclavos, pero les cambiaron ademas el paradigma de ser humano. El indi-
gena desaprendio a leerse antropolégicamente desde si mismo y tuvo que
aprender a verse desde el paradigma del otro, desde la educacion hispana,
etc., y evidentemente se veia “feo”.

El gran desafio de una pedagogia intercultural, o de una educacion con
espiritu intercultural serfa entonces el esclarecimiento de las consecuencias
de esa inversion antropologica, evidenciando que se pedia otro tipo de ser
humano. Para la empresa que los espanoles tenian en mente, no se podia
ser indigena; en el mundo que ellos iban a construir, el indigena, el afro-
americano no cabian, por eso se necesitaba transformar al indigena. No lo
podian dejar ser indigena, porque su mundo era otro universo que requeria
otra antropologia. Todo mundo supone un tipo de ser hombre, una antro-
pologia, por eso la importancia de la biografia; llevar la vida, ser bidgrafo
de si mismo es hacer su antropologia.

Una de las tareas fundamentales del analisis intercultural, concretamente
en lo pedagogico, consistiria en mostrar cuales han sido las consecuencias
de esa inversion antropoldgica y, aunque sea doloroso, volver a cerciorarse de
lo que significo antropolégicamente esa inversion.

Participante

Hay modos de conocer e interpretar las realidades de los diversos espacios,
regiones, culturas, mundos, etc. Hay que leer metodologica y sistematica-
mente la memoria. En el trabajo que me toca impulsar: el desarrollo en la
Sierra, he podido observar que ahora le estan metiendo muchos castillos a
las construcciones de adobe porque no combina el concreto con la tierra,
pero no las fortalecen mucho, sélo lo suficiente para cargar el techo. Esto
lo encontramos en la salud, la economia, la autosuficiencia alimentaria. En



2 30 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

la Sierra se estd poniendo ya de moda el término de autosuficiencia ali-
mentaria y lo estan discutiendo porque se dan cuenta que no es retrogrado
consumir alimentos de la region y no de fuera, sino que es un proyecto
bastante moderno.

Pensando en esos 50 000 maestros bilingties, me pregunto ;como lograr
que sean capaces de leer su propia realidad y hacerla metodologia?, pero sin
darles manuales de metodologia, como esta pasando ahora a nivel nacional.
Vemos en esos proyectos de la Sagarpa® que son completamente absurdos
porque quieren leer la memoria y tienen una metodologia para leerla, pero no
es lo esencial, lo importante es como reconocer que el otro tiene un método
de leer la memoria, como una semilla que hay que regar para que florezca.

Raul Fornet-Betancourt

En nuestro grupo o movimiento de filosofia intercultural hemos constatado
que no es la filosofia el campo que estd mas desarrollado, sino la pedagogia
intercultural, al menos en lo que respecta a la Europa Central. La pedago-
gia es, quizd, ademas el sector con mads solera e influencia. En este grupo
se plantea una inversion de la metodologia tradicional en el sentido de que se
supera la concepcion de la lectura de uno que lee e interpreta, para plantear
la transmision de saber como proceso de concientizacion y conversacion. Se
propone la “conversacion” como medio para ir contrastando las interpreta-
ciones de la propia memoria. Es ademas el medio para explicar como surge
el contraste y como desde ese contraste surge, por ejemplo, un proyecto
comun.

Lo primero seria subrayar qué es lo que compartimos y ensenar com-
partiendo no un texto, sino un contexto; compartiendo vida o conllevando
la vida. Lo esencial es entonces procurar iniciar todo proceso de aprendizaje
y lectura de la propia memoria. Pero eso tiene que ser hecho por gente que
esté realmente “conllevando la vida”. Es un desafio, pues ese “maestro” no
es alguien que cae en paracaidas en la comunidad, por el contrario, es al-
guien que también “conlleva la vida” con la gente.

8" (Sagarpa), Secretaria de Agricultura, Ganaderia, Desarrollo Rural, Pesca y Alimentacion
en México.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 231

Esta tarea implica ver la pedagogia no como un elemento mads, sino
como un ingrediente de ese saber convivir. La pedagogia es asi una dimen-
sion de la practica de convivencia. Con lo cual se supera el esquema de
alguien que interpreta y alguien que es interpretado porque en el fondo se
parte del contexto compartido y de tareas comunes que nos mueven a ver el
aprendizaje como un ejercicio de ayudarnos a recordar juntos, no solamen-
te lo comun, sino también nuestros contrastes, entre otros, para ver todas
nuestras posibilidades.

Participante

Me doy cuenta que solamente estamos tratando lo que es la memoria de
la vida humana como indigena, como maya, sin embargo jcomo se podria
considerar lo que es la sabiduria del ser humano maya en sus conocimientos
de curacion de una enfermedad? Por ejemplo: llegd un paciente indigena a
un sanatorio y estuvo un mes hospitalizado; regresé a su comunidad por-
que no fue posible curarlo, sin embargo a través de rezos y algunos ritos de
sanacion fue curado, entonces, ;como podriamos dar tratamiento a eso?, jes
memoria, sabiduria, cosmovision o inteligencia? De esa manera ya podria-
mos tener un lenguaje comin, como en este momento que compartimos la
experiencia sobre la interculturalidad, ;como podriamos dar importancia
para poder practicar un equilibrio de atencion hacia la formacion de la po-
blacion educativa?

Radl Fornet-Betancour

Al usar la palabra memoria no me refiero simplemente a algo pasado. Desde
mi punto de vista la memoria es una fuerza historica. La memoria es inci-
dencia, una fuerza que moldea el presente. En ese sentido no tendria nin-
guna dificultad en decir que es sabiduria. La memoria es sabia en el sentido
de que te ayuda a saber estar en la tierra de distintas maneras, en distintas
situaciones.

Has puesto un ejemplo de curacion, y con ello has ilustrado que esa
memoria, que te ayuda a estar mejor en una situacion de enfermedad, es
sabia. Quiero decir, en la ayuda, en un momento concreto, se presencia o
efecttia la sabiduria de la memoria; por eso, no hay que hacer diferencia



2 32 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

entre memoria y sabiduria; creo que se le puede llamar sabiduria. Lo impor-
tante es ver que esa sabiduria, llamesele memoria o no, tiene que cumplir
una funcion actual de ayuda mutua en nuestras vidas; ser recuerdo no de
algo pasado, sino recuerdo permanente de aquello que no debemos olvidar
si queremos “estar bien” y llevar bien la vida.

Esta funcion de fuerza historica presente es lo que explica el valor de
la memoria de los pueblos. ;Qué es lo que no debo olvidar si quiero sen-
tirme bien como maya, en este momento, en este mundo en comunicacion?
Para discernir esta cuestion vale la memoria. Esto es muy importante para
la comunicacion intercultural, porque se puede aprender mucho, se puede
y se debe estar en comunicacion con otros. Hay que correr el “riesgo” de
transformarse continuamente con ellos. Por otro lado, parece que necesita-
mos tener también una identidad, esto es, referencias identitarias propias.
Es ahi donde la memoria o la sabiduria nos ayudan a recordar lo que no
debemos olvidar.

Participante®

También reconozco el papel complementario que en salud tiene el olvido
y la presencia, esto me fue muy dificil de reconocer porque en Uruguay se
dio la discusion sobre la dictadura militar: descubrieron, por ejemplo, a tra-
vés de una encuesta demoledora, que muchisimos jovencitos no sabian que
en el Uruguay se habia vivido una dictadura militar, o simplemente en qué
consistio. Empezamos a hacer un trabajo arduo de traer cada acontecimien-
to al recuerdo de las actuales generaciones para que no vuelva a suceder.
Creo que eso es una perspectiva de mucha salud, pero los que se oponen
a ello dan como argumento el que tampoco podemos dejar de considerar
hasta cuando vamos a seguir con lo mismo, hay un momento en que te-
nemos que olvidar lo que pasé y seguir adelante. Este es un problema que
me gustaria conversar. También sobre la presencia; para encontrarse uno y
apropiarse de lo propio se tiene que experimentar y estar atento de lo que
estd experimentando.

9 De Uruguay.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 233

Tan importante como la memoria es también la presencia. Uno de los
problemas es que vivimos como enajenados y en tal caso experimentamos,
pero no asimilamos la experiencia. Agrego, como una complementacion, no
como una contradiccion, el papel que tienen el olvido y la presencia en una
salud mas integral.

Raul Fornet-Betancour

La aportacion plantea un problema serio, sobre todo para una persona que
hace filosofia. Empiezo senalando esto, porque dicha aportacion nos remite a
la cuestion de la verdad; una cuestion fundamental y que en filosofia se
confiese intercultural o no, es imposible pasar por alto. En algin momento
hay que plantear squién tiene la verdad?, ;qué es lo verdadero?, ;qué es una
verdadera relacion? Es fundamental también para las relaciones humanas en
todos los niveles. ;Como podemos decir lo verdadero?, ;,qué es un discurso
veraz?, jqué es comunicacion con voluntad de verdad? La filosoffa intercul-
tural trata de mantener esa cuestion viva, no caer en un relativismo absurdo
y contradictorio.

Hay una relatividad de las culturas y una diversidad cultural; de ese
facto de la pluralidad de las culturas no se deduce automatica ni necesaria-
mente el relativismo cultural. Tedricamente la filosofia intercultural se ubica
en las antipodas del posmodernismo. No todo da igual ni todo vale lo
mismo, eso quiere decir también que no debemos olvidarlo todo. Podemos
olvidar muchas cosas, es saludable, incluso, que olvidemos como se sugeria
en la aportacion que comentamos. Poder olvidar es una necesidad antropo-
logica, como lo ilustra la novela 7odos los hombres son mortales de Simone
de Beauvoirt.’

Estoy de acuerdo totalmente en que hay que poder olvidar; pero tam-
bién, y aqui tocamos otro tema dificil, hay que saber perdonar. El perdén,
que no es simplemente olvido, asume y deja la dltima palabra a la mise-
ricordia, aunque sin traicionar la justicia. Por un equilibrio del mundo se
pueden perdonar ciertas cosas, pero sin disculpar del recuerdo de aquello

19 Simone de Beauvoir, Todos los hombres son mortales, EDHASA, Francia, 1946.



2 34 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

cuyo olvido nos llevarfa de nuevo a lo imperdonable. Esta es, en resumen,
la ambivalencia en que nos movemos. Tenemos que sobrellevarla y pregun-
tarnos siempre qué tenemos que recordar en cada momento si no queremos
perdernos en la busqueda de nuestro equilibrio del mundo. ;Qué es lo que
no podemos olvidar si queremos equilibrar el mundo? Esta pregunta nos
puede orientar ayudandonos en la bisqueda conjunta de los elementos que
equilibran al mundo.

Mi comentario representa una manera practica de plantear el problema
de la verdad, es decir, no he tocado el tema tedrico de la verdad. Creo que
era lo que mas convenia en el contexto de nuestro didlogo. Se trata, en de-
finitiva, de ser verdaderos practicando un saber sabio que, sin quebrarse,
carga con el pasado y esa carga discernida con la ayuda de las memorias de
humanidad; se encarga del presente.

Participante

Con las reflexiones que hemos tenido sobre esta dimension me quedé pen-
sando acerca de si el Estado puede administrar la interculturalidad. Toda
esta deliberacion de los codigos que se reconstruyen en el proceso educati-
vo y en la familia, en las instituciones de una comunidad. ;Como nos vamos
apropiando?, ;como va generando proyectos?

Me parece importante la observacion que hacia Raul Fornet-Betancour
respecto a que si el maestro conlleva la vida con o no, forma parte de, o
no, esta involucrado o no, etc. Pensé mucho en la calidad del eslabon de la
interculturalidad o del mediador educativo, no sé como llamarlo: tiene que
ser una persona muy integral, muy asumida con estos procesos de discer-
nimiento.

Planteo lo siguiente: si el Estado mexicano, es decir, las instituciones
que tenemos como el Conafe"! el inea,'* la Direccion de Educacion Indi-
gena, entre otras, realmente pueden impulsar, imbuir en un espiritu a la
gente para que se vayan generando estos procesos mas endogenos para
la generacion de proyectos, de posibilidades, o simplemente son estructuras

" (Conafe) Consejo Nacional de Fomento Educativo.

12 (nvea) Instituto Nacional para la Educacion de los Adultos.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 255

sin compromiso donde lo tnico importante es ir a cobrar y punto, es una
“chamba”. Las respuestas estin en las onG, en los proyectos de vinculacion:
academia, comunidades, creo que esto lleva a cierta trascendencia. Los com-
paneros de la Universidad Pedagodgica Nacional, tienen grandes desafios
educativos que enfrentar, uno de ellos es el tipo de profesionista que se esta
formando en todas las carreras. ;Qué estamos produciendo en este pais, qué
calidad de mediadores para la vida tenemos? Es ahi donde hay que “meterle”
mucha esperanza.

Raul Fornet-Betancourt

Es una desventaja. ;Por qué?, spara qué sirve ser Aymara’ en un mundo
que no es aymara? Realmente, como se menciond, hay que “meterle mucha
esperanza”. Ese es precisamente el sentido de la lucha por mundos alterna-
tivos. En esa lucha uno de los puntos fundamentales es la reivindicacion del
reconocimiento de varios derechos; esto es, luchar por una plurificacion de
nuestras tradiciones de derecho y por un estado realmente plural.

Los estados nacionales, como los conocemos, son anacrénicos para un
proyecto intercultural del mundo y un equilibrio de éste, son mas bien, un obs-
taculo porque no son obra de un proceso equilibrado, son representantes de
un orden, de un modo cultural, econémico, militar, etc., que no responde ni
corresponde a la diversidad cultural real de los pueblos que dicen gobernar.
Su estrategia es, por eso, la asimilacion e integracion, no de la convivencia. Esa
es la estrategia que hay que ir desenmascarando, en todos los niveles y es-
feras de la vida publica.

13 E] Aymara es un pueblo milenario dedicado al pastoreo y a la agricultura usando

técnicas ancestrales de cultivo. Habitan, traspasando las fronteras impuestas por las naciones,
desde las orillas del lago Titicaca y la cordillera de los Andes, hasta el noreste argentino.
Tienen una economia complementaria, ya que los que viven en el altiplano poseen
abundantes rebanos y escasos cultivos, mientras que los que lo hacen en la precordillera
producen bastantes verduras, frutas y semillas gracias al eficaz uso del suelo, mediante las
tradicionales terrazas. Debido a estas condiciones se generan relaciones de intercambio de
productos entre pastores y agricultores. Esta forma de subsistencia se basa en el principio
del ayne, que se refiere a la reciprocidad entre los aymaras: la peticion de ayuda en el
presente serd correspondida en el futuro.



2 36 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Estela Quintar

Seria valioso que aclararas lo que estas entendiendo por cultura, porque
puede resultar confusa la postura misma de interculturalidad desde los pro-
pios planteos que estds haciendo.

En la escucha, pareciera que tendria que haber tantas culturas como
sujetos; en lo particular, preferiria hablar de comunidad de sentidos. Tra-
bajé recientemente en espacios de formacion para sujetos con capacidades
diferentes (ciegos, sordos, etc.), indudablemente ellos conforman una comu-
nidad de sentidos. Entre los adolescentes existen los suburbanos, urbanos,
rurales, en fin, creo que seria enriquecedor aclarar este aspecto. Si se esta
entendiendo por cultura distintas comunidades de sentido, se complica el
panorama, si ademas se estd entendiendo por cultura una comunidad de
sentido legitimada en el orden mundial, se complica mas todavia, desde tu
propia argumentacion.

Yo diria lo bueno que seria revalorizar el antropos desde su complejidad
para relacionarnos desde la complejidad que eso tiene. Desde tu perspecti-
va, ¢es eso interculturalidad? Indudablemente creo estds yendo mas alla de
esto.

Tu discurso puede ser muy esperanzado, pero también agobiante en
términos de las practicas cotidianas, de realidades de todos los dias. Com-
parto que las instituciones van a ir siempre en el sentido opuesto de la
autonomia, sin embargo ahi esta el desafio de crear niacleos de buen sen-
tido, ahi justamente estin las experiencias que me pareceria interesante
recuperar porque es un poco valorizar lo micro, como decias, en la que es
una practica. Yo diria revalorizar la accion en lo micro para ir construyendo
transformaciones macro, porque lo que el orden nos ensefia es que si no es
macro no es nada, considero que empezar a trabajar esta idea de nicleos de
buen sentido desde lo micro es una posibilidad importante.

Raul Fornet-Betancourt

La interculturalidad, y esto es quizd lo que desde afuera puede confundir,
es una manera de proceder, en el lenguaje tradicional se diria que es un
camino, un método. Pero ese método lleva, y por eso la interculturalidad
es al mismo tiempo aquello que hace ir mas alld de lo intercultural, un pro-



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 257

ceso donde los implicados —sean culturas en el sentido de memorias o de
practicas o de comunidades de sentido— van ensanchando su conciencia,
sus habitos de pensar y de hacer y comprenden asi que van por un camino
que les permite universalizar lo singular y singularizar lo universal. En este
proceso entra lo cultural no solamente como macro cultural, como cultura,
como instituciones, como organizaciones de formas, sino también como mi-
crocultural. La singularizacion de lo universal requiere las dos cosas, ya que
esos grupos de sentido estin al mismo tiempo contextualizados en referen-
cias culturales mayores que las de su grupo de sentido de origen. La cultura
es un proceso sumamente ambivalente. La interculturalidad no contradice lo
cultural, pero si mete en juego el contexto mayor de los grupos de sentido.

Estela Quintar
¢Es como una mirada epistémica?, es decir, jpara ti el mundo es inter en
términos macro y micro, como una legitimacion de las diferencias?

Raul Fornet-Betancourt
Seria un proceso del equilibrio, pues si todos tienen la posibilidad de singu-
larizar lo universal y al mismo tiempo de universalizar su singularidad, estas
equilibrando un mundo.

Nosotros tenemos la perspectiva de un movimiento que no es unica-
mente latinoamericano. Es intercontinental, con presencia africana y asiati-
ca. En los debates constatamos que hay cuestiones parecidas, en parte por
la herencia colonial que se comparte, pero vemos al mismo tiempo diferen-
cias y desafios distintos. Por ejemplo, los problemas interculturales que tiene
la India con Occidente son muy distintos a los que tiene América Latina.
Pero en esta experiencia de diversidad y complejidad radica precisamente la
riqueza del intercambio.

Hugo Zemelman

Quisiera agregar a estos cuestionamientos y comentarios, algo que dejamos
pendiente: scomo se forjo el concepto de interculturalidad?, ;de donde nace?,
¢qué significa?, ;cual es su funcion?, ses un concepto objetivo o tiene conno-
taciones de orden ideolégico y politico?



2 38 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Me parece importante tener claro que, si lo que estamos tratando de ha-
cer aqui es nombrar realidades, y las palabras que utilizamos para nombrar
esas realidades tienen connotaciones culturales, tedricas, ideoldgicas, me-
todologicas, es decir, son construcciones conceptuales, —lo que implica, a
su vez, una logica que subyace—, exigen, por lo tanto, una minima proble-
matizacion: ;qué mundo se oculta detras del concepto de interculturalidad?
Este concepto, como cualquier otro, al nombrar, destaca “realidades”, pero
al destacar esas realidades y no otras, por defecto, oculta otras.

Cuando hablo de interculturalidad, me refiero, mas que a los contenidos
culturales del concepto, a los ideologicos: haciendo una consideracion so-
ciologica, este es un concepto que tiene que ver con el poder, con un orden
social, con proyectos de sociedad. El poder es una dimension fundamental
de la sociedad, y tiene implicaciones como la estratificacion interna y la
desigualdad: spuedo ocultar esto a través de ciertos conceptos y un manejo
particular de ellos? Nos olvidamos en ocasiones de la relacion tan estrecha
que conceptos como cultura o interculturalidad se establecen con el poder
y el orden; y también con la hegemonia. Lo importante es tomar conciencia
de esa posibilidad para estar alertas.

En la Gltima reunion alguien dijo que de pronto la ensenanza bilingtie
en México ha servido para trasmitir los valores de las culturas dominantes,
¢es eso interculturalidad?, claro que si, pero una interculturalidad que tiene
un contenido y un objetivo muy precisos. También existe la otra intercultu-
ralidad, la que permite que los llamados grupos subalternos reconozcan sus
propios espacios de autonomia.

El concepto de interculturalidad puede significar a la vez dos cosas:
un espacio cultural relativamente abierto que cumpla a su vez funciones
de cooptacion y de aglutinacion desde una légica subordinada o una
demanda de memoria cultural —que no ha encontrado expresion— que
implique la creacion de espacios de respeto a los otros y a la diferencia,
reivindicindola como espacio propio

¢Qué implicaria crear instituciones y proyectos acordes con esas exigen-
cias?, jqué implicaria recuperar la memoria? Son acciones que tienen mucha
importancia porque implican también recuperar, criticamente, la historia
negada, la historia de los olvidados.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 239

4. LA ENSENANZA COMO RUPTURA DE PARAMETROS

Estela Quintar

El problema de la interculturalidad y de la multiculturalidad tiene que ver,
en realidad, con la interrogante: ;como me coloco frente al otro que no soy
yo? Vuelvo a decir, es un problema tan viejo como la historia del hombre;
JcoOmo estar con otro que, no importa de donde venga, va a ser diferente a
mi, sin dejar de lado ni negar los problemas politicos, econémicos y cultu-
rales? Aqui entrarian en juego las distintas racionalidades y la traduccion, en
términos de como interpreto y resignifico significantes, modos de nombrar
entre comunidades de sentido un mundo diferente al mio, ya sea indigena,
afgano, brasilefo, estadounidense, chicano o femenino u homosexual, etcé-
tera.

En nuestro ambito como docentes, hay una racionalidad que funciona
en términos de orden discursivo como tradicion educativa que impone un
determinado mundo de sentidos y significados; pero si uno plantea y constru-
ye problemas reales y concretos, la tension se centra en la practica concreta
de estar con el otro, cuyas diferencias van mas alla del discurso del indige-
nismo, sin negar el aspecto identitario que lo define.

El sistema educativo se ha centrado tanto en la trasmision de informa-
cion, que las cuestiones relacionadas con el ser en sociedad ya no son parte
del proceso de ensenanza-aprendizaje. Cuando me refiero al sistema educa-
tivo hablo tanto de las escuelas “mestizas” como de las “indigenas”.

Sin que nos demos cuenta, esta logica se nos va imponiendo desde que
empezamos a relacionarnos con el mundo, hasta terminar confundidos entre
el derecho colonizante y el derecho a la existencia. Es por eso que estamos
problematizando, desde la categoria de autonomia, los conceptos de multi
e interculturalidad. Por esto proponemos la idea de sospechar permanente-
mente de lo propio; porque, quizd, como ya he expresado, lo propio es tan
colonizante como el orden homogeneizante; pero, si este fuera el caso, no
siempre lo podemos ver. Necesitamos pasar por todo un proceso de decons-
truccion de uno mismo y del mundo para aprender a relacionarnos de una
manera distinta con €l, y por lo tanto, con los sujetos, con el otro.



240 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

En este sentido, me parece importante trabajar en el tema de la ense-
fanza como ruptura de parimetros: la escuela como un espacio de cons-
truccion de autonomia en términos de conciencia de si y del mundo, y la
educacion como una practica para la liberacion desde la conciencia.

5. TEJIENDO EL CIERRE...

Nuevamente, y luego del didlogo abierto, se reactivan los espacios grupa-
les para replantear problematizaciones, cuestionamientos y comentarios en
circulos de reflexion que recuperan las voces de los participantes. Asi, en el
intercambio, se va reabriendo cada una de las intervenciones, en un ejerci-
cio cada vez mas complejo de construccion del campo problematico. Esta a
cargo de la doctora Estela Quintar.

5.1. Circulos de reflexion. Voces del equipo 1

Quienes formamos este equipo trabajamos en la misma institucion, acorda-
mos mezclarnos con el resto del grupo para poder extraer lo mejor de esta
experiencia, en términos de distintas vivencias, para luego juntarlas y reca-
pitularlas, y ver como contribuimos con la institucion, al aportar lo aprendi-
do individualmente sobre nuestro quehacer, sobre nosotros mismos.

En este sentido, definimos algunos ejes problematicos con los cuales
queremos trabajar de aqui en adelante en nuestro nicleo —la Maestria en
Educacion de la Universidad Pedagogica Nacional en Chilpancingo—, para
lo cual consideramos lo siguiente:

La construccion del campo problematico de la investigacion intercultural
no se agota con este seminario, por el contrario, apenas estd iniciando. Nos
planteamos como estrategia, en primer lugar, continuar con la formacion acadé-
mica y la consolidacion del equipo; en segundo lugar, crear espacios de dis-
cusion y difusion de estas problematicas, trabajar de manera incluyente en la
construccion de un campo problematico desde lo colectivo, desde el contexto.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 241

Respecto de adiestramiento de formadores en el campo de la educacion
intercultural, nos ocuparemos de que la construccion del campo problemati-
co se vea reflejada en el trabajo cotidiano en el aula. Nos planteamos como
estrategia, en primer lugar, formar en el sector magisterial indigena, intelec-
tuales con conciencia critica; en segundo lugar, consolidar el programa de la
maestria, en particular la linea en educacion intercultural; y en tercer lugar,
impulsar un proyecto de licenciatura para el proximo ano, la cual se esta
planteando como una estrategia de gobierno. Esto nos preocupa mucho por
razones de quién hace los programas, para quién y con qué sentido.

Trascender en un programa de accion social; establecer mayor vincu-
lacion con el sector magisterial indigena en todos sus niveles, desde las
autoridades hasta los profesores frente a grupo. El recorte en cuanto al
sector magisterial indigena no es una cuestion de concepcion. No estamos
pensando en que la educacion intercultural sea solo un problema exclu-
sivo del sector indigena; sin embargo, es el sector con el que estamos
trabajando en este momento. Impulsar talleres de formacion y analisis, y
generar propuestas de intervencion, asi como el desarrollo de didacticas
propias.

Redefinir el concepto de ensenanza-aprendizaje y el papel que el cono-
cimiento juega dentro de €l, en una logica de ir involucrando cada vez mas
los saberes y los conocimientos tradicionales.

Participante

¢Han reflexionado sobre los conceptos de educacion intercultural y de edu-
cacion intercultural bilingtie?, ;como los distinguen?, ;qué los diferencia?
Han hablado Gnicamente de la educacion intercultural como concepto; lo
bilingte, esta implicado? En algunos sectores se hace la diferenciacion entre
educacion intercultural para todos y educacion intercultural bilingltie para
las regiones indigenas. ;Hasta qué punto es conveniente esta dicotomia?

Participante

Respondo con un ejemplo: en la primera generacion de la Maestria en la
que trabajamos, una de las lineas de especializacion era “Educacion In-
tercultural Bilingtie”; histéricamente estaba pensada para dar continuidad



242 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

a la formacion de maestros de origen indigena que estaban formandose
académicamente y venian trabajando con nosotros desde la Licenciatura en
Educacion Indigena. Lo habiamos pensado como proyecto historico para
el sector magisterial indigena. Sobre la marcha nos dimos cuenta de que
limitaba el trabajo, en el sentido de que podia convertirse en un espacio de
exclusion, por lo que a partir de la segunda generacion decidimos que era
mejor quitarle el “apellido” de bilingtie y plantear la maestria de manera mas
amplia, en aras de involucrar al sector magisterial mestizo.

La idea es tender lazos que permitan ir construyendo una propuesta ge-
neral, sin perder de vista que hay contextos en los que el bilingtiismo es una
realidad concreta que hay que abordar, pero ya no tanto como programa
general, sino como rama de accion concreta para esas areas especificas.

Participante

Si de manera general nos planteamos la cuestion del porqué queremos in-
volucrar a los otros, ¢donde queda el compromiso de enfatizar lo propio?
Deciamos, justamente, que el punto de partida debe ser el entorno de lo
propio, cuando generalmente los maestros indigenas tenemos una enorme
dificultad para abordar lo propio, valorizarlo, sentirnos como sujetos de dere-
cho. Puede ser también que generalizar termine por diluir en vez de enfatizar,
consolidar, dignificar y desarrollar lo propio y la diferencia. Es cierto que
hay que compartir, que necesitamos otros interlocutores, que hay que tras-
cender lo indigena, pero eso no significa que valorar, dignificar y desarrollar
lo propio no sea la base, el punto de partida.

Estela Quintar

Quisiera recuperar la produccion y continuar en la reflexion entre circulos
de reflexion en relacion con la ubicacion de problemas de la practica edu-
cativa. ;Qué queremos decir desde la didactica no parametral cuando habla-
mos de intencion educativa, ¢nos referimos al deseo de ir hacia algtin lado,
y ya? o ¢sestamos hablando del deseo de ir a algtin lado y de los problemas
que suscita ese deseo de ir, para ver como nos hacemos cargo de la consigna
de reconocer problemas? Estos planteamientos, estos ejes, ¢son intencio-
nes educativas o son problemas concretos para construir esas intenciones



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 243

educativas?, ;cudles serian las caracteristicas de una intencion educativa?, jcua-
les son las de un problema?

La intencion implica una complejidad de ir hacia un horizonte de sen-
tido. ¢Como disefiar una propuesta en estos términos?; una propuesta no
burocratizada, que no es impuesta desde el orden. Es ahi donde radica la
importancia de tomar una postura epistémica acerca de la interculturalidad,
de las comunidades de sentido.

5.2. Circulos de reflexion. Voces del equipo 2
Construyendo los ejes temdticos

El primer problema es como la incorporacion del alcobol a las tradiciones de
la etnia Wixarika genera violencia y fallas de respeto. Tratamos de pensar
qué podemos hacer para contribuir a su solucion, como realizar talleres de
orientacion sobre los problemas que genera esta adiccion, asi como trabajar
sobre la problematica del alcoholismo y lo que genera en la escuela; esto
podria ser una buena opcion.

Otro problema es la cuestion de la imposicion de los elementos cultu-
rales dominantes y la subordinacion en la creacion de proyectos a nivel
comunitario. Por ejemplo, es muy comin que quienes disefian proyectos
interculturales sean intelectuales, o académicos que los hacen desde si y
para si, desde lo que suponen que pasa y se necesita. ;Qué tipo de forma-
cion estan generando, si el proyecto fue concebido de esa manera?, una
formacion que reproduce la logica de la cultura imperante, dominante y
homogeneizante, en vez de generar un espacio desde el cual se recupere,
sistematice, resignifique y fortalezca la cultura local; de establecer, por ejem-
plo, didlogos con las personas mayores de la comunidad y buscar la manera
de registrar y utilizar sus conocimientos. Esta tltima nos parece una mejor
forma de favorecer los procesos de apropiacion y conocimiento del mundo
para que ya no haya exclusion ni dominacion.

Algo bien ligado a lo anterior es el paternalismo que dificulta la real
y libre participacion de los sujetos en la creacion y desarrollo de los pro-
yectos.



244 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Una ultima cuestion que nos parece bastante grave es la cosificacion
de los alumnos por el sistema educativo, asi como la incapacidad de los
maestros de salirnos de nuestra manera impositiva de ser casi omnipoten-
tes. Nos parece muy importante comenzar a disefiar programas educativos
que potencien a los educandos como sujetos responsables de su formacion
integral. Generalmente esperamos resultados hasta el nivel de licenciatura,
pero no hemos pensado en como dar herramientas a los sujetos para que
puedan sostenerse y tener conciencia de su propia formacion integral en su
vida social.

Estela Quintar

Lo que senala este Circulo de Reflexion sson sintomas de problemas?, o
¢son problemas en si mismos? Pregunto esto porque implica una cuestion
epistémica: ;como estamos mirando la accion?, ;como la estamos pensando?
Quisiera hacer una recapitulacion de algunas cuestiones nodales que hemos
abordado hasta ahora: jcuales pueden ser las diferencias entre intencion y
problema?, ;cudles entre problema y sintoma?, ;como estamos mirando a las
comunidades de sentido?, ;,qué implica la apropiacion epistémica, metodo-
logica y didactica?

Pensar en la tension entre pragmatismo y construccion de sentidos tiene
que ver con un modo de pensar: es una cuestion epistémica. Es decir, la
capacidad de resolver o no un problema se encuentra en realidad, en como
planteamos la situacion. Si estamos centrados demasiado en el deber ser, no
va a ser suficiente que nuestro eje esté en la intencionalidad educativa. En
el primer caso, se vuelve pragmatica una buena y legitima intencion, como
podria ser, por ejemplo, aprender a leer. La respuesta se vuelve pragmatica
y pierde sentido; no existe la mediacion de un problema, la resolucion es in-
mediata pero sin sentido. No es lo mismo ser inteligente y erudito que poder
pensar de manera critica y resignificar los saberes a partir de la realidad.

Esta logica se expresa en como uno construye el problema. A veces con-
fundimos una constatacion empirica, que generalmente es un sintoma,
con un problema. ;Cémo volvemos problema ese sintoma? Tomemos un
ejemplo: ;qué implica la cultura del paternalismo, las relaciones jerarquicas,
la dependencia?, ;quiénes son los paternalistas?, ;por qué son paternalistas?



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 245

Entonces uno empieza a abrir el sintoma, y a lo mejor resulta que el proble-
ma real detrds de estos sintomas son las politicas publicas, por lo tanto, mis
estrategias de accion tienen que empezar por un lugar totalmente diferente.
Aqui reaparece la cuestion del sentido. Cuando uno estd mas centrado en
dar respuestas que en conocer el problema, termina dando sus respuestas
y, con ello, la estrategia de intervencion es reducida. Justamente porque no
conozco el problema, no he hecho una traduccion de sentidos. En cambio,
cuando realmente tengo deseos de conocer lo que estd detrds de lo que
aparece, pienso desde otro lugar.

Alguien que no es pragmadtico piensa: “bueno, esto es asi”, pero tiene en si
posibilidades de haber sido de otra manera. ;Cudles serdn esas maneras?, ;qué
tipo de respuestas estoy dando?, jrespuestas que buscan el equilibrio de los
mundos de vida o respuestas que satisfacen mi conciencia de orden? Esto es di-
ficil y duro para quienes estamos en el ambito educativo, porque si vemos que
alguien se alcoholiza o vemos que una mujer no puede caminar por los golpes
que recibio, rapidamente pensamos desde una intervencion asistencial.

Participante

En esta cuestion de “apropiarse de lo propio” hay que estar, permanente-
mente, desmontando, deconstruyendo los discursos, porque a veces pueden
ser muy sutiles, tanto que es necesario un analisis muy profundo para darse
cuenta de las cargas pragmaticas, hegemonizantes que estan implicadas en
ellos. Creo que la metodologia puede convertirse facilmente en uno de estos
discursos; por ejemplo, hace unas décadas se puso de moda la cuestion de
la investigacion-accion, la cual no siempre conducia al cambio vy, a veces, era
también til para sostener el statu quo.

Estela Quintar
La postura epistémica no es solo una cuestion de cambiar de instrumento,
sino de transformar el sujeto que usa ese instrumento. No importa cuantas
veces se reemplace un instrumento porque este cambio va a ser solo super-
ficial, un maquillaje.

El pensamiento epistémico, a diferencia del tedrico, es una busqueda
de lo posible, de alternativas y consecuencias. Esto es una primera cuestion;



246 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

la segunda, que me parece importante, es la diferencia entre sintoma, pro-
blema y tema: un tema se transforma en sintoma en la especificidad “x” de
la realidad concreta (las mujeres golpeadas, el alcoholismo). El problema es
una construccion de conocimiento que me obliga a relacionarme, a apro-
piarme, a hacer una traduccion de sentidos mas compleja. El problema se
construye como articulacion de “x”. El sintoma se complica, se relativiza en
la totalidad; el problema pasa a ser mucho mas amplio y me permite abrir
mas puertas de entrada, mas bisquedas de alternativas.

Es mucho mas fluido trabajar de esta manera, porque las estrategias
pragmaticas, las estrategias inmediatistas o las estrategias que no se detie-
nen en estas situaciones, se olvidan del sujeto, y es 16gico, porque el sujeto
molesta, rompe esquemas. Pero cuando pienso en términos de construccion
de conocimiento, en vez de respuestas inmediatas, esa complejidad que me
va a mostrar todo sintoma me significa mayores y mejores posibilidades de
abordar y resolver de fondo el problema, no de forma. De eso se trata el
pensar en términos de campos problematicos.

Otra de las grandes diferencias entre el pragmatismo y la construccion
de sentidos, es la urgencia. El sujeto que plantea sentido tiene un tiempo de
sentidos y un ritmo. Las urgencias, los tiempos programaticos, no son los
tiempos del sujeto.

Participante

Luego de toda esta discusion, lo que a mi me gustaria hacer es una revision
de lo que he realizado hasta ahora, a partir de las siguientes preguntas:
¢como se ha pensado, sustentado y desarrollado la educacion indigena?, ;c6-
mo han sido las relaciones entre los sujetos en la prictica educativa?, sexiste
realmente un trato horizontal y respetuoso entre los sujetos que participan
en el ambito educativo, maestros, alumnos, padres de familia...?, scuiles son
los sentidos y significados que se han dado a la prictica educativa?, shay
realmente una visién de proyecto?, sse han generado cambios reales y con-
cretos que fortalezcan la identidad étnica, cultural y lingtistica, tanto desde
el Estado como desde el espacio de la escuela o de las Organizaciones No
gubernamentales?



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 247

Participante

La carencia metodologica nos dificulta este tipo de ejercicio; me da la sen-
sacion de que todavia tenemos muy internalizada la dicotomia entre teoria-
metodologia, y eso nos confunde ficilmente; esto puede verse en lo que
hemos presentado sobre nuestros ejercicios: pasamos de un andlisis casi
filosofico del problema de la educacion indigena o de su impacto politico,
a plantear componentes estratégicos de lo que seria un programa de for-
macion de educadores o promotores, talleres, etc., sin antes procesar cues-
tiones tan bdsicas como la relacion entre interculturalidad, conocimiento y
formacion.

Un conglomerado de lineas estratégicas no significa haber reflexionado
sobre el método; por ejemplo, sobre la elaboracion de materiales educativos
en lengua indigena; aqui esta en juego toda la complejidad que implica ela-
borar un material educativo, spara quiénes y desde donde?, es decir, como
se llega en la formacion de educadores a este componente estratégico.

Participante

Me parece que el sentido de plantear un problema es conocer mas y mejor,
si hay disonancia entre la realidad en la que uno opera y lo que le dicen
o aprendi6 de ella. Hay entonces que detectar qué es lo que pasa; es ahi
cuando uno empieza a problematizar para descubrir lo que esta en el fondo,
conocer lo verdadero.

Estela Quintar

En ese sentido, puede ser muy dificil y hasta doloroso trabajar desde esta
logica problematizadora, porque se rompe permanentemente la expectativa
propia; eso molesta mucho, porque uno se constituye de creencias, y dejarlas
implica romper un parametro fuerte. Eso es algo muy comin en el dmbito
de las ciencias sociales, ya sea en la academia o en el ambito de las institucio-
nes “alternativas”. A veces es tan dificil la ruptura que no podemos escuchar
lo que la gente nos esta diciendo, lo que la realidad nos estd diciendo. Hay
que ver cudles son realmente las voces que estamos escuchando, proble-
matizar qué nos pasa cotidianamente con los hijos, con los amigos, en la
escuela, en la universidad, en el posgrado, en la calle, en las comunidades.



248 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Coordinadora

Creo que, en si misma, la alfabetizacion es un proyecto que viene de arriba
porque no surge de la comunidad; nosotros estamos financiando un solo
proyecto de alfabetizacion con mujeres raramuris porque la gente muy po-
cas veces ha expresado querer leer y escribir, y para nosotros, ese es un
punto de partida basico. Ellos tienen otras necesidades, otras preocupacio-
nes, como los proyectos productivos, la salud y muchas otras cosas mas. Si
bien en algunas comunidades hay grupos de intelectuales indigenas que
han empezado a investigar su propio idioma, la alfabetizacion en muchos
casos fracasa al no estar vinculada con proyectos que cubren necesidades
basicas.

Estela Quintar

Me parece muy interesante esto que se estd planteando, la contradiccion en-
tre lo que los intelectuales indigenas quieren y lo que la propia comunidad
quiere. El problema es recuperar el sentido de lo propio en la comunidad,
pero para saber eso hay que trabajarlo con la comunidad, saber escucharla,
si no, el problema va a seguir siendo de algunos. El asunto es como profun-
dizar en el sintoma para ver qué hay detrds, construir el problema. Tampoco
se trata de esperar a que por si s6lo aparezca el problema para luego hacer
algo. De lo que se trata es de potenciar el fenémeno.

En el sistema educativo existe un circuito que es tipico; nos dan finan-
ciamiento, entonces volvemos a hacer lo mismo, con algunas pequenas
modificaciones de forma, para que nos vuelvan a dar recursos. ;Como sa-
limos de ese circuito para ver alternativas? En América Latina, durante los
ultimos 10 anos se triplicaron los fondos para educacion, ;qué hicimos con
ese dinero? Volvimos a hacer nuevos lineamientos curriculares para la edu-
cacion bdsica y la media superior, una reforma preocupada por cambiar los
contenidos, pero exactamente desde el mismo lugar.

Salgamos del circuito. Demos una respuesta real, coherente y congruen-
te a las condiciones de un fenémeno social para transformarlo, para no
repetir la misma cura, el mismo acto.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 249

Participante
Durante anos venimos trabajando en diagnodsticos y en planeacion partici-
pativa con varias oNG, asi como con promotores regionales. A partir de esto
se elaboraron cuatro planes microrregionales; en uno de ellos, se establecio
un plan de desarrollo a 10 anos para el poniente de Bacalar."* Se incorpord,
en este caso, la metodologia del diagnoéstico participativo y el trabajo de
gabinete. De repente nos surgio la duda acerca de a quién iba dirigido este
plan, y nos parecié que a un sujeto de desarrollo que requiere de capacidades
para llevar este plan a cabo. Esto nos llevo a elaborar un diplomado en ges-
tion y animacion del desarrollo, porque de eso se trata; no se pretende que
aprendan a sembrar, tampoco de formar promotores culturales, sino de for-
mar gestores hacia afuera y hacia adentro de la comunidad, que tengan una
vision del desarrollo endégeno y sostenible. Para ello, nos acercamos a psico-
logos educativos para que nos ayudaran en el andlisis de cuestiones como el
dominio de los lenguajes de la gente, espanol, las matematicas y las funciones
manifiestas de las estructuras cognitivas. Ahora estamos tratando de articular
las necesidades de aprendizaje de la poblacion con el analisis de la realidad.
A un grupo de promotores culturales se les aplicaron pruebas de ha-
bilidades de razonamiento y los resultados obtenidos fueron puntuaciones
que reportan dificultades de la poblacion para la distincion de lo relevante
e irrelevante en la percepcion y la definicion de problemas, asi como en la
capacidad de comunicar una respuesta ante la problematica que se presenta,
en poder describir y generalizar, etc. La pregunta que me surge es de orden
ético: ¢es probable que el no contar con ciertas habilidades de razonamien-
to permita a los promotores culturales mayores y mejores posibilidades de
creacion de un mundo simbdlico mas rico, el que, generalmente, es muy
propio de su cultura? ;Seria posible que todo esto se perdiera si impulsa-
ramos un programa de adquisicion de estas habilidades, que los formalice
y academice? Los instrumentos de evaluacion de funciones cognitivas y de
razonamiento logico, ¢son pertinentes para conocer qué es lo propio de la
racionalidad indigena?

4 En el estado de Quintana Roo, México.



250 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Estela Quintar

Justamente, uno de los problemas que tenemos en el razonamiento occiden-
tal es lo dilematico: mi modo de razonamiento o el modo de razonamiento
de ellos; si yo intervengo destruyo su modo de razonamiento, si no interven-
go les sucede algo; eso es algo muy propio del orden colonial. El desafio es
como articulamos una traduccion del modo de razonamiento indigena, que
es absolutamente distinto al nuestro y, por lo tanto, genera sentidos diferen-
tes. El tema es la relacion.

Hugo Zemelman

Me parece que habria que partir de lo concreto; esto es: jqué es lo que se
quiere hacer con los grupos? Esto supone plantearse problemas con res-
puestas diversas. Ustedes trabajan con grupos: los alfabetizan, los educan,
los diagnostican, les dan asistencia en diversas areas; todo eso esta claro,
pero, ;por qué lo hacen?, spara qué?, ;cudl es el proyecto a largo plazo? Ese
es precisamente el problema de ustedes. Nos interesa que eso que estamos
llamando progreso economico, social, etc., se haga rescatando como suje-
tos a las comunidades, como actores sociales, con interés por respetar sus
identidades. Es aqui donde esta el desafio: construir sus propias estructuras
productivas, de comercializacion, de manejo de recursos.

En ese sentido, el problema de la funcion cognitiva, por ejemplo, no
puede conceptualizarse si no es en funcion de un contexto cultural. ;Como
poner en juego esa otra racionalidad, en un orden que no la respeta?

Varios economistas que conozco, dirfan: “spor qué tanto problema si
solo se trata de que sean empresarios? Claro, a la luz de los empresarios
todos los problemas se resuelven; pero, a la luz de los empresarios, la pre-
servacion de la comunidad como sujeto no es relevante. Para ellos hay que
dar lugar a las individualidades, lo cual es, por otra parte, lo que algunas
onG han logrado espléndidamente en México: disolver comunidades y rem-
plazarlas por pequenos productores.

Estela Quintar
Lo que estd senalando Zemelman, y lo que a mi me parece un desafio,
es crear algo nuevo que argumente teodrica y metodologicamente nuestras



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 251

formas de organizar el pensamiento. Vigotsky y Piaget, entre otros, pueden
darnos pistas, porque no estamos hablando desde una postura chauvinista
ni xenofdbica; estamos hablando de darnos cuenta de que tenemos ahi un
vacio que nos coloca en un esfuerzo de pensamiento epistémico fuera del
orden dominante, fuera de una racionalidad de orden dnico, con lo cual
hay que asumir el conflicto existencial y cognitivo que esto conlleva. Obliga
a inventar como llenar ese vacio. Una cuestion que en México rompe con
unos parametros muy fuertes en términos de la racionalidad occidental es
la racionalidad comunitaria, esa otra racionalidad donde el mundo se piensa
distinto y se organiza el pensamiento desde otra manera.

Un autor que estoy empezando a trabajar, Rodolfo Kusch® ha hecho una
traduccion del modo de razonamiento del mundo indigena del Altiplano, a
partir de vertientes heiddeggerianas. Rodolfo Kusch no es muy conocido
porque es latinoamericano, conocemos mas a Piaget, que no se entienda
que estd mal, pero no podemos organizar la comprension de la racionalidad
indigena desde Piaget como lo hacemos ahora, ni desde Vigotsky; ésos son
insumos que nos dan pistas tedricas para pensar otras racionalidades

Hugo Zemelman

Quiero terminar con dos observaciones acerca de lo que implica la idea de
funcion cognitiva en términos de la racionalidad que le subyace. El problema
no es decir: “los instrumentos de evaluacion de las funciones cognitivas, etc.”,
sino qué tipo de racionalidad hay detrds de esas funciones cognitivas; cudles
son las funciones cognitivas del mundo de vida de los indigenas, lo que, en
definitiva, nos lleva a un problema que no pueden soslayarse como se estd
haciendo ahora. No pueden soslayar que detrds de todas las disquisiciones,
lo que tienen que resolver es el problema del sujeto social. Y si no lo tienen

5 Rodolfo Kusch es una de nuestras personalidades olvidadas. Su obra tuvo muy escasa

aceptacion en Argentina. En cambio, en América Latina mereci6 elogios, atentas lecturas,
y la aceptacion de que, a través de su pensar, se rescata la dignidad filosofica de las
cosmovisiones indigenas americanas. Su empeno fue revalidar la vision de la realidad de
la cultura incaica. Su obra paradigmadtica en este sentido es América profunda. Mediante el
andlisis de la vision del mundo andino, Kusch examina su categoria existencial del “estar”
que contrapone al “ser” europeo.



252 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

presente, van a perderse en mil detalles. ;Qué es lo que da unidad a todo
esto?, un conglomerado, un colectivo o como quieran llamarlo, qué es lo
que hay que entender por sujeto. ;Qué tipo de actores son los que estdn abi?
y, por lo tanto, jqué se puede hacer para que esas comunidades se preserven
como actores?

En ese contexto cabe plantearse el siguiente problema: desde las comu-
nidades indigenas, ;qué tipo de actor se contiene en potencia? ;Qué pueden
hacer las onG? ;Qué podemos hacer desde nuestro propio accionar?

Hay que descubrir al actor real, verlo en perspectiva; de ahi el desa-
fio, las posibilidades que tienen esas comunidades para transformarse en
actores. Puede que la propia comunidad no las vea, porque esté mani-
pulada, subordinada a valores externos a ella. Esto es también parte del
problema.

Estela Quintar

Estoy de acuerdo. Todo este contexto es lo que le da sentido a la toma de
decision del actor social. Sin embargo, en el dmbito de la educacion, ese
actor social tiene un modo de actuar socialmente y tiene que ver con un
modo de razonar el mundo, por eso es interesante esto de lo singular, lo
universal y lo particular, o sea, no perder de vista el contexto que adquiere
sentido desde un sujeto que piensa y actiia en ese mundo de determinada
manera, ahi es donde me parece que este tipo de investigaciones adquieren
relevancia.

Un actor social es un sujeto pensante; tenemos que saber cOmo piensa,
como siente y como hace para darle sentido a ese contexto. Para considerar
como actor social a otro diferente, por ejemplo, un indigena, tengo que co-
nocer primero como razona en su mundo de vida para generar procesos de
inclusion y de articulacion de logicas.

Hugo Zemelman

Como estudiar al sujeto, con qué angulo de lectura es el problema de fondo.
Si el sujeto no esta definido como angulo de lectura para la definicion de las
acciones en educacion, en salud, en lo que sea, entonces estoy confundido,
hago en definitiva mera asistencia.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 253

Estas, son acciones que no pueden resolver personas encerradas en su torre
de marfil. En verdad no es asi. No es que yo esté¢ haciendo un ataque al mun-
do de la academia; el problema es que no hay ahi un punto de relacion entre
lo macro y lo micro, porque cuando hablamos de actor, hablamos de personas
que tienen relaciones entre si, que piensan de determinada manera. En lo mi-
cro, gente como ustedes podrian trabajar perfectamente a partir de un espacio
social claro, concreto, que tiene la virtud de vincular lo micro con lo macro.

El problema es qué estrategia hay para resolver sus necesidades. Ahi tie-
nen el secreto del posible actor, pero hay que saber leerlo. Porque si vienen
ustedes con la canasta de la asistencia, no van a leer la dinamica, sino las
insatisfacciones aisladas una de la otra: quieren esto, quieren lo otro. Esto esta
muy bien, pero son los sintomas. El problema que esta abajo es como esta resol-
viendo el grupo sus necesidades, para lo cual se necesita método, porque no
es un problema de adivinanzas, ni de solidaridad; tampoco es suficiente la
buena intencion ni las sistematizaciones.

Creo que ustedes estan en la necesidad de buscar una solucion, que es
lo que de manera sintética podriamos llamar la distribucion de los fenéme-
nos sociales, econémicos y politicos, es decir, ustedes trabajan en espacios
geograficos acotados, que a su vez pueden contener muchos espacios so-
ciales. Es muy claro que en la problematica de las comunidades indigenas,
pero también de las comunidades campesinas, en general, se tiende a veces
a olvidar que esos espacios acotados son parte de espacios mayores.

Voy a usar el simil de un estanque de agua: las comunidades de ustedes
estan en una superficie de agua donde esta un senor en un punto determi-
nado del estanque, quien se dedica a tirar piedras al estanque de agua sin
tocar a las comunidades que ustedes estan trabajando, pero esas piedras
provocan ondas y éstas son la distribucion social del fenomeno que afecta
diferencialmente a las comunidades. Un ejemplo mas concreto se da en la
relacion entre la comunidad y la estructura econémica, politica de México:
¢como llegan esas ondas que provocan las politicas publicas. Se toma una
decision en la Secretaria de Agricultura o en la Secretaria de Educacion Pu-
blica, en un espacio aparentemente abstracto, que es el estanque de agua,
y de alguna manera se distribuyen esas ondas que afectan, a veces, como
maremotos a esas comunidades. Es ahi donde tiene relevancia el problema



254 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

del sujeto, como esta siendo afectado ese sujeto colectivo, como esta siendo
desarmado, y como estd siendo vigorizado. Aqui es donde viene el proble-
ma de las estructuras de poder, porque éstas son las formas privilegiadas
de vinculacion de esos escenarios aislados, que son las comunidades, con
su contexto; porque la gente que tiene poder y capacidad de decision. Es la
que tiene la posibilidad de transaccion con su contexto, y a través de dicha
capacidad estan dando respuesta a las ondas que provocan una determina-
da politica de gobierno. Pero, ;qué pasa adentro?, ¢se van a seguir produ-
ciendo ondas dentro de los lugares mas pequenos de este lago?

Constantemente se estin viviendo esos movimientos, pero si éstos no
son incorporados al diseno de politicas significaria que ustedes estan idea-
lizando una situacion o fragmentandola, que es otra forma de idealizarla.
Aqui se plantean problemas epistémicos y metodologicos relacionados con
la forma de pensar la realidad en su especificidad histérica, la cual se da por
el tipo de relaciones que tiene una comunidad con un contexto conformado
por una serie de otras situaciones, que la afectan y son, ademads, afectadas
por la capacidad de reaccion que esa comunidad tiene sobre otras comuni-
dades de la region o del pais.

Estela Quintar

Vuelvo al ejemplo del poder. Podriamos imaginar al poder como una piedrita
que se tira a un lago o a un estanque. El poder se expande a través de un
proceso de difusion, pero el no ver que puede haber un movimiento interno
en la profundidad del propio lago, que genera una contraonda, es negar la po-
sibilidad de transformacion de los sujetos. Hay un poder latente. Creo que en
América Latina la fuerza latente ha sido la idea de “comunidad indigena” con la
cual se han podido contrarrestar las ondas del poder dominante colonial.

La idea de comunidad es muy fuerte en términos de racionalidad, de
operacion en la accion, de practicas culturales. Si no se tiene autonomia
para creer que uno puede generar una comunidad de sentido, entonces so-
mos fandticos de la interculturalidad; pero asi no lograremos nada. El tema
es como hacemos para construir comunidades autonomas de sentido. Para
eso deben conocerse los modos de razonamiento de los sujetos, asi como
producir sentido de contracultura al orden.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 255

Participante

Desde una vision intracultural, es importante la reflexion sobre lo propio.
Pensamos que no es necesario pensar como maya. Hay que pensar como
uno mismo. Es fundamental establecer el didlogo intercultural entre comu-
nidades de sentido; asi podremos encontrar en la diferencia seres humanos
con la fuerza suficiente para cargar con su historia, para construir sentido,
para cuestionar y replantear todo el tiempo su propio proyecto.

Nos preguntamos si toda prictica educativa es perversa. Sabemos que
puede serlo; sin embargo, la practica educativa puede ser una constante
busqueda comin de sentidos, lo cual implica romper con paradigmas y es-
tructuras. La educacion dejard de ser perversa cuando contribuya a que los
huicholes, los nahuas, los mayas y los mestizos, nos encontremos en comu-
nidades de sentido. Un ejemplo claro de esto fue la marcha zapatista. Todos
queriamos cuestionar el orden desde la legalidad, cambiar la ley; claro que
no lo iban a hacer, porque los obreros iban a convocar a toda la sociedad y
luego del mismo modo, los intelectuales, etc. Ibamos a construir el pais que
queriamos y claro que, a los “guardianes del orden”, no les gusto.

Recuperamos una pedagogia de la autonomia que es, mds bien, una
metodologia de la autonomia perversa, donde el discurso es desmentido por
la practica que rompe con metodologias.

Hugo Zemelman
Ustedes manejan un concepto polémico: ;qué es la autonomia?

Participante

También nos hicimos esa pregunta que dio lugar a que cada uno de no-
sotros fuera trayendo ejemplos cercanos de lo que hemos entendido por
autonomia y de cémo se ha vivido en Uruguay o en Paraguay.

Participante

El andlisis de la autonomia nos llevé al problema de lo individual y lo colecti-
vo; esto nos conflictud bastante porque la autonomia se confunde con liber-
tinaje. De alguna manera sentimos que la autonomia rehtsa esa comprension:
no es “salvense quien pueda”, sino una cuestion colectiva. Por ejemplo, frente



256 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

al Plan Puebla-Panama, deberia surgir un pensamiento autonomo, armado
desde la comunidad de sentido.

Participante

De alguna manera, todos nos sentimos incluidos en nuestras reflexiones. No
puedes consentir que la autonomia lleve al individualismo; jsij, debe respe-
tarse al sujeto como individuo, pero no debe llevirsele al individualismo.
Con relacion a lo colectivo, no puedes permitir tampoco que el sujeto se
diluya. Esta es una contradiccion; lo importante es tener conciencia de ella.
Esto puede permitir la construccion de sentido, formar sujetos, precisar para
qué y cOmo construirse como sujeto autdbnomo.

Estela Quintar

En este sentido, quisiera contribuir a esta reflexion con algunas conside-
raciones: el tema de la autonomia es muy importante en términos de cons-
truccion de sentido, pues implica reconocer que vivimos en un espacio
heteronomo; heteronomo en términos de una sociedad que marca pautas,
normas, reglas; de ahi el desafio de ser autbnomo. La construccion de autono-
mia es social, una especificidad historica subjetiva y colectiva, una articula-
cion microsocial y macrosocial.

Quien hace un trabajo profundo sobre el tema de la autonomia es Cor-
nelius Castoriadis,'®" quien es uno de los pensadores que mas ha trabajado
este concepto. La autonomia no puede pensarse fuera de la heteronomia,
es decir, no puede pensarse sin los otros. Por eso es un desafio de cons-

1% Cornelius Castoriadis (1922-1997): filésofo, psicoanalista, militante politico, pensador

social, economista... Fue cofundador del grupo-revista Socialismo o Barbarie(que se publico
entre 1948 y 1967), desde el que inicié una critica radical de la URSS en particular, y del
marxismo en general, defendiendo el autogobierno de los trabajadores. Esto —entre otras
cosas— desembocd en un nuevo modo de pensamiento y reflexion, que hallé expresion
en buena medida en el Mayo Francés de 1908, y se expandi6 a otros lugares del globo. El
pensamiento de Castoriadis ha sido uno de los aportes mds importantes a la elucidacion
ilimitada sobre el ser humano y la sociedad, en la udltima parte del siglo xx, abarcando de
modo profundamente interrelacionado, campos como el de la politica, el psicoanilisis, la
filosofia, la economia, etcétera.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 257

truccion de sentidos. En términos de un orden heteréonomo, el sujeto se
minimiza al orden establecido.

Participante
Entonces, ¢el horizonte de sentido seria el de la logica de la liberacion?

Estela Quintar

El tema de la autonomia supone conciencia histérica. Es darse cuenta y dar
cuenta de la especificidad historica subjetiva y colectiva. Esto es importante
y exige estar en permanente sospecha de las propias creencias. La sospecha
epistémica es un instrumento que estd en medio: como construir un co6digo
de articulaciones entre cosmovisiones. Pensando lo que se estd pensando.
Hay que cuidar el para qué, porque no estamos hablando de un para la
muerte, sino de un para qué con sentido de comunidad de vida, de una
latencia permanente de recreacion de esa comunidad. Este es un concepto
muy importante. Hay que cuidarlo. El tema de la autonomia lo entienden muy
bien los indigenas; por eso ellos no piden hacer un mundo aparte, sino una
autonomia en esta complejidad social.

Por otra parte, es importante lo que trae a colacion el companero: obli-
garse a la permanente sospecha, entendida como un acto reflexivo para
generar conciencia historica. La sospecha, como acto epistémico, permite
el reconocimiento de los conflictos, de las vivencias en el propio contexto,
es decir, el reconocimiento de la especificidad historica de los fenomenos
sociales por los cuales transitamos.

5.3. Comentarios finales

Participante

La asistencia a los seminarios es una experiencia formativa muy interesante,
muy rica; sin embargo, las repercusiones de esto tanto a nivel individual
como institucional son todavia dificiles de vislumbrar: es, por decirlo de
alguna manera, como un embrion, algo que apenas se esta gestando. Si con-
sideramos las realidades, los contextos en los que nos desenvolvemos cada



258 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

uno, es facil de entender que los tiempos en los que los frutos de este pro-
ceso se van a ir produciendo, van a ser también distintos; necesariamente,
los procesos de formacion de cada uno de nosotros van marchando a ritmos
distintos, pero seguramente habra resultados interesantes.

Para muchos de nosotros, la oportunidad de estar en estos seminarios
nos dio la posibilidad de empezar a reflexionar formalmente sobre el tema.
Algunos hemos realizado cierto trabajo que definimos como de naturaleza
intercultural. En muchos casos la reflexion sobre lo que esto implicaba no se
habia dado o se habia dado de manera todavia muy somera. En este sentido,
el seminario ha sido muy rico porque ha permitido generar realmente esa
discusion y, sin duda, los resultados se veran. La posibilidad de venir y tener
un punto comun, un punto de interés que nos une, ha sido algo muy valio-
so, pues nos ha permitido reflexionar sobre nuestra practica, darnos cuenta
de algunos equivocos y aprender también de los equivocos de los demas.

Ha sido muy interesante poder escuchar con calma y, sobre todo, a par-
tir de la devolucion que se fue haciendo desde lo que nosotros deciamos,
ver como se podrian aterrizar las propuestas que manejan tanto el doctor
Zemelman como la doctora Quintar. En este sentido, la experiencia formativa
también ha sido muy interesante, aunque tal vez todavia esta en proceso de
asimilacion; esto es una cuestion importante también. Vale la pena resaltar
la actitud receptiva de todos los participantes. Ha habido mucha disposi-
cion de escuchar al otro, de escuchar tanto sus experiencias como sus puntos
de vista. No es facil generar estos espacios con tanta tolerancia, con tanto
respeto, con tanta disposicion al trabajo. Ha sido bastante fuerte e intenso.
También los organizadores tienen que revisar de manera objetiva qué fue lo
que pasd y ver como se puede corregir.

Una de las cuestiones importantes de resaltar, tanto por las repercusio-
nes que va a tener como por las dificultades que nos han implicado durante
el trabajo desarrollado en este seminario, es el trabajar con esta perspectiva
critica, el como aterrizar esto; es algo que sin duda a todos los participantes
nos ha causado mucho problema, pero por lo que se ha podido ver aqui,
€s una propuesta que nos convoca a seguir haciendo el esfuerzo de generar
trabajo en esta direccion y desde esta perspectiva.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 259

Otra de las cuestiones tal vez mas interesantes de lo planteado como
discusion tedrica es, el haber explicitado el hecho de aprender a ver la
realidad de una manera distinta, en términos de percibir las multiples di-
mensiones que implica la necesidad de diversificar los enfoques con que se
trabaja, de modificar las visiones con que entramos al trabajo y sobre todo
la posibilidad de hacer planteamientos alternativos, de construir realidades
posibles de potenciar.

Participante

Recuerdo un aforisma que en medicina utilizamos: “el ojo ve lo que esta
detras de ¢€l”. Cuando en el primer seminario tuvimos la invitacion del doc-
tor Zemelman para construir los conceptos, una lectura decia que el error
humano, el error fundamental, no esta tanto en el juicio, sino en el sistema
de representaciones que explican el mundo; llegamos aqui con muchos sis-
temas de representaciones, preguntindonos sobre algo comun: la intercultu-
ralidad. Aprendimos a mirar, a indagar, a preguntar y con una prescripcion
que creo fue la Gnica valida: el no prescribir, el no dar la receta a la realidad.
Muchos nos vamos con ese aprendizaje de mirar y a deconstruir lo que esta
detras de la mirada, o sea, nuestro propio discurso interno.

Una persona me coment6 hoy que habia cambiado incluso su forma de
relacionarse con los demds participantes de este seminario. En esta trans-
formacion que buscamos del mundo con esta propuesta epistémica didac-
tica estamos aprendiendo a transformarnos a nosotros mismos. Habria que
rescatar y retomar mucho mas en el trabajo de reflexion las categorias de
hegemonia, explotacion, globalizacion y, sobre todo, las que se oponen a
ello: los proyectos sociales, los proyectos de futuro, los mundos negados,
los mundos que se resisten, los cuales son términos que estuvieron saliendo
con mucha constancia en esta mesa, asi como los de sujetos sociales o sujeto
social emergente. Esta es una comunidad critica que puede tener continui-
dad. El desafio esta en darle continuidad a este nicleo de buen sentido para
potenciar los proyectos a los que nos sumamos; estos proyectos que quieren
una vida buena.



260 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

Participante

Nuestra experiencia en estos tres encuentros ha tenido sélidas orientacio-
nes, lo que ha posibilitado, efectivamente, un ambiente de construccion del
imaginario colectivo vy, sin lugar a dudas, se ha logrado establecer y con-
solidar un espacio de reflexion y de andlisis sobre este tema emergente. La
experiencia de estos encuentros ha sido un proceso sistematico de didlogo,
un intercambio de saberes.

Esto nos compromete con ese campo amplio de posibilidades de sen-
tido. El desarrollo de este proceso nos ha permitido transitar por diversos
estadios y diferentes perspectivas para el andlisis de la interculturalidad, a
partir de categorias centrales como el conocimiento y la perspectiva epis-
temologica y metodologica que Estela Quintar no dejé muy puntualmente
de mantener. Un gran aprendizaje es que efectivamente la evaluacion y la
sistematizacion no se agotan en la recuperacion critica de la experiencia

Finalmente todo esto contribuye a recrear nuestra propia practica social,
nuestras experiencias, nuestros proyectos. El conocimiento del sujeto es lo
que nos puede dar perspectiva para instalarnos en ese horizonte comun
tejido a partir del sujeto indigena y de su propia historicidad.

Participante

La reflexion que hemos tenido en las dos sesiones, ha sido muy pertinente
para mi. Siento que aporta mucho la reflexion que como persona y como
grupo de trabajo de Hopelchén' y la Peninsula estamos teniendo respecto
a la revision del papel de las organizaciones civiles que tenemos en las re-
giones rurales frente a lo que se llama el desarrollo. Esto nos lleva a generar,
a acompanar y a facilitar el impulso de propuestas alternativas endégenas
de desarrollo; para mi si fue muy pertinente y enriquecedor, aunque tam-
bién vivi cierta dificultad para apropiarme de todos los conceptos que en
cascada se dejaban venir, asi como de los cuestionamientos tedricos y me-
todologicos que de repente sentia que eran demasiados para mi capacidad

7" Regién del estado de Campeche. Este municipio fue asiento de importantes nicleos

mayas, asi lo demuestran los sitios arqueologicos que se encuentran diseminados por todo
el estado.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 261

de apropiacion. En ciertos momentos llegué a preguntarme si no estibamos
propiciando en estos espacios interrelaciones interculturales una distincion
entre los mas académicos y los que no somos tan académicos y que, por
tanto, tenemos otras vivencias cotidianas muy demandantes y cuestionantes,
pero también muy potenciadoras.

Finalmente, me quedo con un saldo positivo sobre la importancia de la
sospecha epistémica como parte del método. Uno quisiera apropiarse de mas.
Visualizo que esto es muy importante. Por otro lado, quiero resaltar que fue
también una gran oportunidad para conocer el trabajo que otras personas
vienen realizando en distintas partes y reconocer que puedo sentir empatia,
admiracion y curiosidad por estos esfuerzos cotidianos. Ahora vamos a ver
cOmMo repercuten estos cuestionamientos teoricos metodologicos en nuestras
trincheras, nuestros rincones de trabajo.

Participante

No tengo una practica educativa directa y eso pesa de alguna manera en la
construccion que todos estamos haciendo aqui; pero, para nada estoy ajena
a la reflexion. Me tiene muy apasionada la parte epistémica como posibi-
lidades de mirar la vida, de construirla, de otorgarle sentido. El seminario
ha sido un encuentro con interlocutores, con voces que estin indagando
también sobre categorias cuyo sentido no me habia apropiado, como la
de sujeto social, que me permite agrupar otra serie de categorias de otras
disciplinas.

Este proceso implica no solo otorgar nuevos sentidos, sino la pérdida de
otros sentidos. Ello me ha llevado a detenerme desde hace rato en el sentido
de lo que hago. Esto ha implicado cambios de vision y de formas de relacion
y de accion, lo cual me ha empujado, afortunadamente, a espacios como
este seminario que me permiten decir “jah!, estas pistas iban por aqui”.

Aunque no soy filosofa, el asunto epistémico me apasiona desde hace
mucho tiempo, porque me parece clave para esta construccion un cambio
de mirada, de vision, que se transforme en una forma de actuar. Me parece
que debemos seguir trabajando colectivamente.

Agradezco este espacio, este gran intento de entrar en contacto directo
con el sujeto y sus emociones; esto es valiosisimo para mi. Me parece muy



262 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

rico establecer espacios de encuentro con cierta continuidad, porque se cons-
truye un referente colectivo necesario, justamente, para después entrar en ac-
ciones de construccion diferentes; solos no vamos a ningun lado. Esto da un
hilo conductor a todo lo que hacemos, para posteriormente formar una red.

Participante

La participacion en este tipo de eventos nos permite reflejarnos mas alla
de lo cerrado de nuestros contextos y abrir la reflexion, con la orientacion
que nos dan los especialistas en el tema, a ideas de como nos comportamos
ante los otros, porque en el caso de Guatemala, los hermanos que tratan
la interculturalidad no estan claros si es solo para el maya o para el indige-
na nada mas. Es necesario buscar como llenar ese vacio. Esto me permite
llevar ideas a mi pais sobre como vamos a dar tratamiento a lo que es la
interculturalidad; de esa manera, los indigenas vamos a tener un lenguaje
comun, aunque entiendo ahora que la interculturalidad no es solamente para
nosotros como indigenas, sino para la nacion, independientemente de quién
la conforma.

Tenemos que descubrir el problema, ver de donde viene. Eso es lo mas
relevante para mi, pues nos lleva a una reflexion que nos permite unificar
criterios y regresar un poquito atras para ver donde estamos, qué estamos
haciendo y qué queremos hacer para encontrar el punto de partida, es decir,
que no haya choques mas adelante.

También estoy muy agradecido. En nombre de mis hermanos que con-
formamos nuestro pais, les doy las gracias por permitirnos el espacio; es-
peramos que no sea la Ultima vez, sino que haya un seguimiento y, de esa
manera, tengamos claro qué queremos alcanzar como pais.

Participante

La satisfaccion de que nos hayamos encontrado me lleva a agradecer en lo
personal a cada uno y una de los participantes, porque me parece gente
honestamente entregada a algo que tiene que ver con la justicia y con la
dignidad humana. Muchas gracias a Hugo y a Estela. Los aportes que us-
tedes hicieron son politicamente muy relevantes, tedricamente muy inte-
resantes.



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 263

Por ultimo, me gustaria que otras personas pudieran, de alguna manera,
recibir también el beneficio de este encuentro y de este trabajo; deseariamos
que se generaran publicaciones tanto digitales como impresas. Si decidiéra-
mos continuar y esto fuera posible, nosotros estariamos dispuestos, con todo
el apoyo, a continuar esta reflexion latinoamericana intercultural. Tengo la
esperanza de que este tipo de espacios redunden en el bien de todos.

Participante

Estos eventos me ayudaron mucho. Dieron luz a mi vision profesional sobre
como potenciar sujetos. Me llevo muchos cuestionamientos. La parte que
vivi mds intensamente en el segundo seminario es como nosotros, agentes
externos, cuando trabajamos con una poblacion rural o marginada, quere-
mos siempre hablar por ellos: “es que las mujeres indigenas dicen”. En el
segundo seminario me asumi preguntandome qué pienso en relacion con mi
trabajo con las mujeres indigenas. La reflexion sobre la interculturalidad
me dio mucha luz acerca de cuiles son mis aportes y como puedo desper-
tar mis capacidades para ayudar a las companeras de la region donde trabajo
a partir de problematizar. Me ha costado mucho trabajo apropiarme de la
cantidad tan inmensa de conceptos que hemos visto aqui; me parecen muy
valiosos y estoy haciendo el esfuerzo de apropiarmelos y de utilizarlos ade-
cuadamente.

Me parecen muy enriquecedores estos espacios para mi practica cotidia-
na y muy valioso el trabajo que cada una y uno realiza en sus regiones. Apren-
di que lo que hacemos en la academia, en la escuela y en las organizaciones
civiles, es aportar elementos valiosos. Tenemos también nuestros errores,
pero a partir de estas reflexiones me voy fortalecida. Los elementos que se han
vertido aqui nos ayudaran a reflexionar de manera sistemdtica sobre nuestra
practica. Una sugerencia es que ojald siguieran celebrandose estos semina-
rios para poder reflexionar también sobre la globalizacion y el desarrollo
local, pues finalmente estamos insertos ya en este proceso.

Participante
Los aprendizajes que hemos adquirido en los tres eventos provocan en noso-
tros algunos grandes retos. Como grupo de Guerrero estamos involucrados



264 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

en el ambito intercultural y esto lo tenemos que enfrentar en equipo e inclu-
so incorporar a otros sujetos que nos vengan a reforzar, lo cual no es nada
facil. Adquirimos los elementos basicos conceptuales, aunque éste es hasta
cierto punto el gran problema: como ir descifrando estos conceptos y poder
ubicarlos de acuerdo con las necesidades que se nos vayan presentando en
nuestras realidades. Quisiera agradecer a los organizadores su amabilidad y
por la aceptacion de esta delegacion de Guerrero, porque somos muchos los
que venimos; en cambio de otras entidades son contados. Esto lo vamos a
valorar para poder ampliar la cobertura. Ojala que tengamos otros momen-
tos de reunion para continuar indagando sobre el conocimiento.

Hugo Zemelman

Hay dos formas de cerrar este Encuentro: una, diciéndoles a ustedes que me
parece muy estimulante, que estamos todos muy contentos y de acuerdo; la
otra, diciendo algo mas que eso. Dentro de ese espiritu de satisfaccion quie-
ro senalar algunas cuestiones necesarias de plantear, como es el desafio
que ustedes estan enfrentando desde hace ya mucho tiempo. Son desafios,
diria yo, antiguos, por lo tanto, si son antiguos, lo primero es preguntarnos
por qué seguimos con los mismos desafios.

Me produce la sensacion de que a veces se hacen discusiones de toma
de conciencia para después volver a cometer los mismos errores; lo que estoy
senalando no es grato, pero es necesario. Si hay una palabra que me produ-
ce rechazo es la palabra sistematizacion, porque con esta palabra se callan
muchas cosas y se vuelven a cometer los mismos errores. Recuerdo que por
lo menos desde finales de 1970, he tenido oportunidad de establecer dialo-
go con grupos como los de ustedes; nos hemos reunido en varios lugares,
hemos entrevistado a gente que ha trabajado en diversos lugares de México,
nos hemos reunido en el Colegio de México y las conclusiones siempre
fueron: sistematicemos, sistematicemos de nuevo lo sistematizado y asi su-
cesivamente sistematizando. Se cometen errores profundos Sistematizando
que?, es la pregunta que les dejo planteada.

De un grupo como el de ustedes, me alegra mucho escuchar lo que he
escuchado, pero tienen que asumir algunos compromisos mds alla de los
que ya han asumido. No estoy cuestionando los compromisos que justifican



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 265

que estén trabajando en lo que estan trabajando; no hablo de ese compro-
miso. Estoy hablando mis bien de llamémoslo asi, aunque esto pueda sonar
pueril, de compromisos profesionales en relacion con el propio quebacer. No
basta simplemente hacer saludos a la bandera y hablar de lo hermoso que es
la solidaridad y de lo bellisimos que son los compromisos €ticos, porque
esto lo vengo escuchando desde hace mas de 20 anos y aquellos grupos
humanos que creyeron en esos compromisos €ticos siguen peor que hace
20 anos. Han hecho experimentacion tras experimentacion; no se valen las
experimentaciones sociales como las de laboratorio, que han jugado con
grupos de campesinos haciéndoles cambiar, por ejemplo, proyectos de pro-
duccion o de desarrollo social, para después abandonarlos. No digo que
este sea el caso de ustedes, pero es parte de la historia; por lo tanto, hay
que recordarla.

Cuando hablo aqui del compromiso, me refiero al compromiso profesio-
nal en un sentido amplio, que es tomar conciencia de qué es lo que pasa,
del por qué no se puede progresar como se requiere, porque esto no es un
problema de buenas intenciones. Todos tenemos buenas intenciones, pero
el problema es que los espacios para diseniar politicas alternativas parva los
grupos, como los que atienden ustedes, son cada vez mds pequenos; por lo
tanto, las autonomias posibles son cada vez mas débiles. Eso hay que asu-
mirlo friamente, con lucidez. Es por eso que me parece muy importante lo
que aqui se sefialaba con respecto a los tres seminarios: tiene que salir algo
mas que simplemente decir: escribamos nuestra experiencia. Si, eso siempre
se ha hecho y es parte de lo que llamo sistematizaciones, muchas de ellas
fuertemente dolosas.

El gran problema de fondo que tienen ustedes es comprender en su
cruda realidad, sin prejuicios, sin reduccionismos ideologicos, sin preferen-
cias valdricas, lo que son los colectivos sociales que pueden en un momento
determinado ser sujetos. Entonces, la pregunta que cabria hacerse es: jcudndo
pueden ser sujetos y cudando dejan de ser sujetos? Aqui estamos enfrentando una
cuestion importante: entender lo que es un grupo humano cohesionado y
que tenga proyecto, lo cual no estd garantizado.

También aqui hay graves problemas metodologicos que no estin re-
sueltos y que se sintetizan en la siguiente frase: comprender lo que es un



266 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

colectivo en términos de sus posibilidades de ser o no ser sujeto supone plan-
tearse de inmediato la segunda cuestion: squé es el sujeto? Este concepto, que
sin duda usamos todos los dias y que ustedes mismos tienen que utilizar en
sus propias discusiones, tiene significaciones confusas y esa confusion no es un
problema de ideas claras; la confusion viene de la complejidad misma del
fenémeno. Aqui tenemos que trabajar desde la exigencia de esas realidades
sociohistoricas que tenemos adelante y que son hechas por los grupos hu-
manos a quienes ustedes estan atendiendo en estos momentos en distintas
direcciones.

El conformar un espacio de reflexion formal es importante. Las reflexio-
nes que estan haciendo ustedes en sus discusiones cotidianas en su trabajo
son muy intensas, pero aqui se trata de una reflexion diferente: es formal en
el sentido de que es una reflexion de distanciamiento del trabajo para verlo
mejor; esto exige un cierto rigor, una cierta organizacion que representa un
paso de avance para no seguir repitiendo las famosas sistematizaciones. Se
plantea un problema muy profundo, que, en este momento no se puede
resolver en el cendculo académico. Todas las cuestiones metodolégicas vin-
culadas a la problematica de los sujetos sociales no pueden resolverse sola-
mente en la academia, porque requiere de personas que como ustedes estén
en contacto directo, constante y permanente con esas realidades vivas; pero,
a la vez, supone tener conciencia de la responsabilidad que eso implica.

El hecho de que el problema de los sujetos sociales sea un agujero ne-
gro no es casual; se debe a muchos factores: uno es de orden metodologico
que es, quizd, el mas complejo. Pero también se debe a otro hecho vincu-
lado con la pugna ideologica del mundo de hoy, es decir, a un punto de
choque, de confrontaciones entre posturas ideologicas, filosoficas y politicas
en cuanto a las concepciones del hombre y de la sociedad, es la discrepan-
cia en la teorizacion de lo que son los sujetos sociales.

Quiero destacar que seria muy importante que asuman el compromi-
so de crear ustedes mismos un espacio de reflexion formal acerca de los
problemas metodologicos para el conocimiento de los sujetos sociales. Este
es un desafio que aparentemente les pongo aqui como una suerte de cejo
técnico profesional, porque detrds de este enunciado estd todo un pro-
blema de caricter cultural y politico de primer orden. Es importante que



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 267

entendamos esto como un eje ordenador de casi todos los problemas que
se puedan plantear sobre la realidad social —aqui entramos en otro tipo de
consideracion—, porque el conocimiento cabal de los sujetos sociales en to-
das sus formas, es la piedra de toque para cualquier lectura alternativa de
la realidad.

Si hoy o el dia de manana queremos decir que debemos transformar
la educacion o las concepciones del desarrollo econémico para superar el
desarrollo economico cenido a una racionalidad depredadora —lo que los
economistas definen como desarrollo autosustentable— o si pensamos rea-
lizar estudios de migracion, estudios de recursos naturales, de la familia, de
la salud, etc., para construir un conocimiento que permita definir politicas
alternativas de desarrollo tanto econémico, social como cultural de las rea-
lidades de los paises, debemos entender que todo debe pasar por el sujeto,
porque podemos obtener hermosos diagnosticos y elaborar las descripcio-
nes mas olimpicas posibles, pero si éstas carecen de sujeto se quedaran solo
en el papel.

El problema que caracteriza al momento actual de América Latina es
que existen muchos discursos sin sujeto. Cuando hablo de sin sujeto no
estoy diciendo sin persona; por supuesto, los discursos son elaborados por
personas, sujetos. Estoy hablando de sujetos sociales, sujetos con fuerza.
Podemos encontrarnos con muchos sujetos que no reconocemos como tales
y que, por lo tanto, no llegan a tener su propio discurso. Esto tiene que ver
con el problema de la alternativa, pues si no se resuelve quiénes son los
sujetos que pueden empujar politicas diferentes del orden que sea, nos que-
damos en el discurso y los estudios, en el mejor de los casos, son discursos
puramente retoricos, probablemente utiles asistencialmente, pero en ningin
caso van a ir mas alla de estos limites.

Este es un punto que ustedes deben procesar porque es delicado, pues
significa que el trabajo que estan haciendo o podrian llegar a redefinir en el
futuro, es uno mds concreto. Me refiero a un trabajo concreto en términos
de un inicio de vinculo con la posibilidad de constituir sujetos, con todo lo
que ello implica en términos de ritmo y de tiempo. Nada de esto es rapido.
Estamos frente a realidades imprevisibles. Lo que es importante es la rela-
cion existente entre la reflexion metodica y el problema de las alternativas;



268 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

no hay alternativa que pueda mostrarse como viable si no hay un cono-
cimiento seriamente construido que lo muestre; se requiere de voluntad,
generosidad y solidaridad; de un conocimiento que se construya desde esos
parametros valoricos, que de alguna manera estin representados por gente
como ustedes.

El problema de las alternativas es, en este momento, un imperativo histo-
rico. Por eso decia que los espacios de autonomia de los grupos subalternos
son cada vez mas dificiles de descubrir; cada vez es mayor la subalternidad
y quieran o no en ese contexto estan ustedes situados.

Creo que seminarios de esta naturaleza tendrian que contribuir a enri-
quecer la reflexion sobre como se estin manejando ustedes en esta situa-
cion histérica que es sumamente importante de comprender. Esto nos lleva
a una tercera cuestion. El desafio aqui es —mirado ahora en el ambito mas
acotado, modesto, concreto de sus espacios de trabajo— el poder reconocer
realidades potenciables, lo cual plantea un problema metodolégico. Si hay
algo que justifica la idea de reconocer esas realidades en el ambito cultural,
politico, social, institucional, tecnologico, etc., es precisamente el hecho de
que la realidad potenciable es la Ginica que me permite hacer lecturas alter-
nativas, de otro modo permanezco encerrado en el curso dominante de los
acontecimientos.

Si no pueden reconocerse dichas realidades en el contexto, evidente-
mente las posibilidades de lecturas alternativas son minimas. No bastan los
discursos ideolégicos. No digo que no sean importantes o que no importen
los valores. Son importantes porque dan fuerza; son la fuerza de la espe-
ranza. Un buen discurso metodolégico no puede construirse si no hay un
sentido de historia, si no hay una perspectiva de futuro, porque si no hay
un valor que los impulse, se pierden en el detalle, en la técnica —que es un
poco lo que le pasa a las malbaratadas ciencias sociales de estos dias, que
tienen mucha técnica y pocos valores, poco pensamiento—. En ese sentido,
me parecen importantes la ideologia, la filosofia y los compromisos éticos,
pero esto no basta: es necesario que desde esos valores ustedes sean ca-
paces de construir un discurso “metodologico”, para poder reconocer estas
realidades potenciables que son la condicion sine qua non para impulsar
lecturas alternativas, aunque sean a microescalas. El poder se construye



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 269

desde abajo, desde lo micro; en ese sentido ustedes pueden llegar a tener
un gran poder; digo que pueden llegar a tenerlo, porque no lo tienen, pero
quiza llegaran a tenerlo mas que los miembros de la academia formal.

Un cuarto problema consiste en desarrollar algo que se dio como un
ejercicio incipiente, pero de manera insuficiente: problematizar la realidad
que tengo adelante. El otro paso es poder pasar de esa problematizacion
a lo que aqui se reclamaba como los momentos metodolégicos operativos.
En la discusion, para bajar el nivel de abstraccion; se llamaba a esta pro-
blematizacion modo de razonamiento, aunque dicho asi suena como una
tarea fluida; pero, no lo es, porque estamos socializados por otros modos
de razonamiento que nos impiden plantear esa problematizacion. Esto no
es casual, pues no se trata de problemas de coeficientes intelectuales, sino
culturales, de condicionamientos sociales que vienen de la escuela bdsica
y pasan por la universidad. Todos tenemos la dificultad de problematizar.
En alumnos de diversas instancias académicas universitarias de México y
también de fuera de México, el sindrome es el mismo, por lo tanto, este es
un hecho social, no un problema de formacion, un estilo. La capacidad de
problematizacion no se desarrolla cuando se lee la realidad desde los libros,
sino cuando se leen los libros a partir de la realidad que conforma la propia
historia personal.

Ustedes deberian plantearse los problemas a través del contacto directo
con los grupos; poseen una enorme capacidad de problematizacion que no
estan aprovechando ni ejerciendo, porque piensan, quiza, que para poder
formular problemas y distinguir lo real de lo imaginario, el problema real
del sintoma, tienen que leer treinta libros que todavia no han leido. Aqui se
plantea la cuestion metodologica como una forma de razonamiento que no
se retroalimenta solamente de las lecturas de textos académicos, sino de la
experiencia, de saber leer tanto la experiencia propia como la ajena; en ese
sentido ustedes tienen un gran capital; esto es importante, porque la capaci-
dad de problematizacion es, en el fondo, problematizar lo que veo.

La problematizacion de cualquier hecho social, fendmeno o situacion
que estén enfrentando requiere resolverse porque lo exige la realidad mis-
ma y no el gusto del investigador; esto es, los fendmenos que ustedes estin
analizando —de salud, educacion, organizacion o de lo que fuere— son



270 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

fenémenos historicos. Por simples que parezcan o muy claros de describir
son en realidad mas complicados, porque eso que llamo salud o desercion
escolar puede ser un sintoma de algo que no estoy viendo. Si queremos
realmente reactuar sobre la realidad, no podemos hacerlo sobre el sintoma
sino sobre aquello que esta oculto; esto obliga a uno a estar alerta.

La problematizacion es una manera de pensar, un modo de razonar;
no es un problema que ustedes vayan a resolver diciendo: “pongo todo en
duda”. No basta. Seria un primer paso, pero el segundo y tercer paso es:
¢como salgo de la duda?, lo cual supone formas de razonamiento que son
parte de las cuestiones metodicas.

Por ultimo, quiero mencionar que no es posible resolver las cuestiones
que les he venido resenando ni tampoco construir una lectura alternativa de
la realidad, si quien elabora el diagnostico o el diseno de politicas determi-
nadas no se mueve con una cierta vision de futuro; si no hay vision, no hay
posibilidad de conocimiento critico. El punto estd en que no se confunda
lo que es la vision de futuro con el conocimiento, porque eso significaria
que ustedes estarian reemplazando el conocimiento por posturas valoricas
o ideologicas. No estoy diciendo eso; digo que sin éstas es muy dificil cons-
truir un conocimiento que pueda llegar a cuestionar esas exigencias valori-
cas. Por ejemplo, si quiero disefar politicas que favorezcan la autonomia de
la que hablaban ustedes, no debo construir una estrategia de autonomia si
no tengo un valor de la autonomia; pero, a la vez, este valor no resuelve
el problema de como ser autbnomo, lo que supone un conocimiento mas
fino, mas preciso. Estoy hablando de cuestiones elementales sobre lo que
se podria hacer para liberar a grupos sometidos, viéndolos desde adentro,
en sus contradicciones, con todas sus limitaciones, sus pequeneces, sus mez-
quindades y egoismos, asi como sus propias explotaciones internas, sus
estratificaciones y diferenciaciones sociales, que son parte de la realidad; es
decir, si no soy capaz de penetrar en estos aspectos, mi valor de construir
politicas de reivindicacion en cualquier campo, se deshace por si solo.

Hoy en dia vivimos un gran desconcierto. Tenemos que reaccionar con-
tra la idea de que “ya no hay de otra/que hacer lo mismo/que me dicen
/qué hay que hacer”. Esta es la miaxima expresion de la hegemonia, que
resulta de no entender y de no hacer el balance de los errores cometidos en



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 271

el plano de las organizaciones sociales, de las politicas publicas, del desa-
rrollo econémico... Sin embargo, podriamos senalar una lista de aciertos. En
lo particular pienso que se aprende mas de los errores que de los aciertos,
pero en América Latina hay una gran amnesia en el mundo intelectual, en
la intelectualidad cldsica. No hay un balance de las grandes derrotas de
los movimientos populares, campesinos, obreros y los proyectos populares
nacionales. No existe un balance interno. Lo tenemos que hacer. Esto que
decimos es aplicable a todos los paises de América Latina, tanto en el plano
microsocial como en el macrosocial. La historia de las llamadas politicas de
desarrollo rural o de desarrollo agricola y, en concreto, las experiencias de las
reformas agrarias deberian estar fresquisimas en aquellos de ustedes que
estan trabajando con campesinos, asi como los errores de las politicas de
organizacion campesina y los de las politicas de capacitacion campesina,
que fueron monstruosos, porque muchos de sus errores, se siguen repitien-
do hoy en dia.

Con esto, reivindico la reflexion que ustedes mismos reclaman. Hay que
tomar conciencia no solamente de las situaciones microsociales. Creo que el
de ustedes puede ser, en gran medida, un trabajo para llevar a cabo en el am-
bito de lo macrosocial, por decirlo de alguna manera. La macrohistoria esta
en la microhistoria, lo macrosocial esta en lo microsocial. Hablamos, por
ejemplo, de comunidades como diferenciando el aula de la escuela; sin em-
bargo, tanto en una comunidad como en un aula esta toda la sociedad. Mas
alla de nuestros gustos tedricos y pedagogicos, en esos espacios estan ahi
muestras de habitantes que habitan una determinada superficie y que tie-
nen elementos comunes en el plano cultural. Ustedes tienen el privilegio de
poder estudiar lo microsocial sin desvincularse de lo macrosocial; esto lo
destaco porque hoy, mds que nunca, es necesario reforzar lo que podriamos
llamar estrategias de investigacion; pero, también de movilizacion social de
lo microsocial, lo cual se vincula con los problemas de las heterogeneidades
y de las autonomias.

Dirfa que en el mundo estan surgiendo nuevas formas de disenar po-
liticas. En América Latina hay varios ejemplos interesantes, como es el de
comenzar a enfrentar los desafios de la sociedad nacional desde espacios
que no son los nacionales. Comienzan también a emerger otras formas de



272 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

construir proyectos con nuevos tipos de sujetos sociales en lo local y, por lo
tanto, otras formas de impulsar politicas sociales, econémicas, etc. Ustedes
estan ubicados en la posibilidad de comenzar a atender esas problematicas para
que de aqui salga algo mids que decir: “nos conocimos mejor, somos muy
buenos amigos”.

Aqui he subrayado solamente una de las multiples formas de relacion
existente entre los compromisos valoricos y el conocimiento, aunque tradu-
cidas a practicas investigativas que muestran lo que menciondbamos: deve-
lar lo que se oculta para construir realidades potenciables.

Participante

La politica internacional y la del Estado tienen como paralelo el auge de las
politicas neoliberales de desmantelamiento de la cooperacion internacional.
Por eso creo que tenemos que ser astutos en la forma en como consolidamos
nuestros compromisos profesionales con otros sujetos sociales. Me atrae mu-
chisimo la consigna de los problemas metodolégicos para el conocimiento
de los sujetos sociales, pero no la desprenderia de la reflexion intercultural
porque, asi, el tema del conocimiento podria asumir una perspectiva etno-
céntrica. Proviniendo de nosotros, tengo el temor de que esto derive en una
forma de conocimiento que disocie la teoria de la practica o que absolutice
las propuestas valoricas o ideoldgicas con las cuales se pudiera formar un
pensamiento critico para tensar el cambio en la region. Reconocer realida-
des potenciales implica también reconocer conocimientos potenciales diver-
sos en grupos culturalmente diversos. Si la consigna implica una concepcion
intercultural del conocimiento, la suscribimos enteramente.

Participante

Valdria la pena considerar esto de la busqueda del grupo formal reflexivo,
pues incluso en la misma palabra reflexivo estin tomados en cuenta los
modos de razonamiento, lo que tiene que ver también con la propuesta di-
dactica. Llama la atencion el constatar como un hecho social la incapacidad
de problematizar, de encontrar un juicio correcto de las cosas. Creo que
esto tiene que ver con un fenémeno de apropiacion del razonamiento de
uno mismo. Es necesario llevarlo a un plano consciente; esta es una tarea,



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 273

porque si no otro va a pensar por uno mismo. Este es riesgo, no hay un pro-
ceso de autoapropiacion.

Participante

Precisamente, lo que estamos planteando ahora es buscar lo que se oculta,
lo que se oculta, por ejemplo, en el caso del Plan Puebla-Panama. Hace un
mes y medio tuvimos un taller con Andrés Barrera sobre los corredores
industriales en la Sierra huichola. Vimos problemas muy concretos como
un proyecto de carretera que quieren hacer pasar por la Sierra huichola. De
ahi surgieron los saberes contextuales que son una de las berramientas mas
importantes de la interculturalidad, segin los maneja Raul Fornet en sus
textos. Pienso que esto es lo que se oculta y es lo que hay que potenciar.
El problema metodologico es como llegamos a esos saberes contextuales, a
conocerlos tal como son sin ponerles nuestra coraza ideologica o cultural,
sino amarrandolos como vienen. Esta va a ser el arma contra el Plan Pue-
bla-Panama, a favor de un desarrollo diferente. Esto, que es un poco de lo
que aprendi ahora, nos lleva a cuestionar el sentido de nuestra practica, a
no estar buscando sentido al otro sino a nosotros mismos, es decir, que
nuestra practica se cargue del sentido, discutido colectivamente, para poder
plantearlo a las mismas comunidades con las que trabajamos, académicas o
de cualquier tipo.

Participante

Se ha estado hablando de nuestra formacion como personas que nos involu-
cramos con esta problematica. Siento que, a veces, cuando usamos el término
de formacion no se le dimensiona, aunque pareciera algo facil de conseguir.
Un factor comun de los tres seminarios ha sido que la mayoria de los parti-
cipantes hemos terminado con un desconcierto tremendo, porque se nos ha
puesto en tension por razones diversas. Esto tiene una parte positiva en el
sentido de que nos esta obligando a movernos del sitio en donde soliamos
estar comodamente instalados. En términos formativos esto tiene un mérito
grande, pero quisiera que reflexionaramos en que si a este sismo no se le
acompana, no se le da seguimiento, propiciaria desencadenamientos diver-
sos. En muchos de los companeros, y yo mismo lo he reconocido en mi



274 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

persona, he percibido inmovilismo, porque de repente tenemos que dudar
de todo, porque de repente descubrimos que lo que soliamos hacer no esta
bien hecho, porque descubrimos que podiamos cometer muchas barbari-
dades; nos dimos cuenta del potencial de dano que podiamos causar y eso
genero panico. Insisto, eso puede tener una parte buena porque nos hace
responsables de lo que hacemos, pero la otra cuestion es por donde cami-
nar. Me parece pertinente reconocer la necesidad de acompanar esto con
la contraparte metodologica, porque de otra manera existe el riesgo de que
varios de nosotros nos quedemos flotando. Este es un proceso de cada uno
de nosotros, que estd moviendo las concepciones mismas del mundo. Esas
son cosas con las que no se juega. Asumamos colectivamente el compromi-
so de darle seguimiento. Tratar de ver el mundo desde esta 6ptica distinta
no es evidentemente una cuestion sencilla.

Hugo Zemelman

Quiero hacer unas ultimas consideraciones. Es muy cierto el riesgo. El pe-
ligro de una mirada al cuestionar el modo habitual de ver las cosas, puede
generar un cierto inmovilismo en mucha gente; pero ahi es donde habria
que distinguir situaciones. El inmovilismo puede estar provocado por un
cuestionamiento generador de una sensacion de impotencia, de falta de
salida. En la medida en que las personas han trabajado convencidas de que
hay una salida a los problemas y de pronto cuestionan esa salida, se genera
esta sensacion de angustia. Ello puede causar problemas importantes, incluso
psicologicos, por lo tanto, el problema no esta en quedarse ahi ni en cam-
biar mecanicamente la forma de mirar, pues eso puede llevar a lo que estoy
senalando. Creo que el problema esta en que el cambio de mirada sea bien
planteado en términos metodologicos, porque entonces la sensacion de im-
potencia es reemplazada por otra que puede ser, por ejemplo, la necesidad
de busqueda.

Es muy distinto decir: no hay salida, a decir ésta no funcionaba pero
tengo elementos para buscar otras mas. Lo que hacemos con esto es par-
te de la construccion de conocimiento y de pensamiento. La realidad no
estd tan claramente organizada ni podemos pretender que el discurso, por
magnifico que sea, que nos ha inspirado y orientado durante tiempo, sea el



INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO. UN ESPACIO DE DEBATE ETICO-POLITICO 275

Unico posible de aplicar para resolver los problemas. Estamos simplemente
cuestionando los encuadres conceptuales, vale decir: cuestionando concep-
tos, buscando otros conceptos, con la plena conciencia de que es una bus-
queda, un constante ajuste de posibilidades.

El problema de los conceptos no es solamente un ejercicio logico de
buscar, construir y desechar: significa buscar caminos y desechar caminos.
No es un mero juego retorico ni tampoco uno puramente formal. Para hacer
ese juego se requiere de lo que ustedes mismos estaban reclamando como
discusion metodologica. Es importante que interpreten bien lo que voy a
decir: no es malo sentir angustia; el problema es como graduarla. El hombre
que no siente angustia y vive la quietud de la certeza, no busca y cuando
se le cuestiona por lo que estd haciendo con absoluta certeza, ese hombre
queda inmovil; he ahi una cuestion muy importante que tiene que ver con
lo que se decia aqui: diria que seria muy buena estrategia comenzar a orga-
nizar este espacio de pensamiento formal, no con cuestiones especulativas,
sino con problemas reales de su vivir en este momento.

La primera tarea por hacer seria hacer un listado de cudles son los pro-
blemas descritos como no resueltos y, que al no resolverlos, impide que las
politicas que ustedes estan pretendiendo propender no puedan aplicarse o
bien un listado de cuestiones no resueltas que al tratar de resolverse como
ustedes piensan que es el modo correcto de hacerlo, resulta que producen
consecuencias contrarias a las deseadas. Serfa bueno constituir un grupo
de trabajo formado por los participantes con mayor proximidad geogrifica,
hacer un listado y distribuirlo. Ello podria servir para hacer una primera
clasificacion de los problemas. Cada uno de esos tipos de problemas plan-
tea otros de orden metodoldgico de diferente naturaleza. Habria que dar un
paso mds: hacer un listado de problemas, procesarlos y hacerlos circular.

Esta seria la primera conclusion que permitiria constituir un espacio de
reflexion organizada para compartir las experiencias, evitar el aislamiento,
tomar en cuenta la diversidad de trabajos vy, por lo tanto, la variedad de pro-
blemas metodologicos que enriquezcan el debate.






A MODO DE EPILOGO

Finalizando una de las ultimas correcciones de este texto, muere en acto
amoroso por la libertad, la esperanza y la dignidad, Ramona; mujer indige-
na y pobre que, desde la selva lacandona,'® trabajo incansablemente por la
dignidad de las mujeres indigenas y la justicia y autonomia de sus comuni-
dades.

Indudablemente, y mas alld de la opcion politica y/o politica partidaria
que cada uno de nosotros tenga, no podemos dejar de hacer un homenaje a
su memoria, y con ella a la memoria de tantas otras mujeres anoénimas que,
desde distintos puntos de nuestro pais, dia a dia, van conquistando espacios
para hacer presente lo invisible. La muerte, esa presencia ausente que nos re-
cuerda la vida, puede ser una enemiga dolorosa, pero también puede ser
un abrazo de descanso para mujeres que, como Ramona, dejan la vida en
cada punto bordado y en cada caricia dada, y en esa vida ademas de bordar
la subsistencia fueron dejando —en cada puntada— huella profunda; sin
embargo la muerte, que nos recuerda la vida, es también una enorme roca
donde, con el cincel de la palabra y el acto, escribir memoria e historia.

Ramona, estards siempre en nuestra memoria y en la practica de cada
reivindicacion de la justicia, estards cada vez que susurre el viento en la
selva lacandona y el calor de la rebeldia nos encuentre haciendo camino al
andar.

18 Ubicada en el estado de Chiapas en México, cuna del Movimiento Zapatista de Liberacién
Nacional.

277






ORGANISMOS E INSTITUCIONES PARTICIPANTES

AJAGI Asociacion Jalisciense de Apoyo a los Grupos Indigenas, A.C.
Alcadeco Alternativas de Capacitacion y Desarrollo Comunitario, A.C.
ALTEPETL Nahuas de la Montana de Guerrero, A.C.

Ayuda en Accion.

Ayuda Mutua.

ceaaL Consejo de Educacion de Adultos de América Latina, A.C.

Cemif Centro Michoacano de Investigacion y Formacion “Vasco de Quiroga”, A.C.
Centro Educativo Intercultural Tatu’utsi Maxakwaxi.

Cesder Centro de Estudios de Desarrollo Rural, A.C.

Cesder Puebla Centro de Estudios de Desarrollo Rural, A.C. Puebla.
Centro Educativo Wirarika.

Conaculta Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Conafe Consejo Nacional de Fomento Educativo.

creFAL Centro de Cooperacion para la Educacion en América Latina y el
Caribe.

Educe/Campeche Educacion, Cultura y Ecologia, A.C.

Enlace, Educacion y Comunicacion, A.C. Chiapas.

Digeex/Guatemala Direccion General de Educacion Extraescolar del Minis-
terio de Educacion.

DVV IIZ/DVV Asociacion Alemana para la Educacion de Adultos.

Imdec Instituto Mexicano para el Desarrollo Comunitario, A.C.

Indesol Instituto Nacional de Desarrollo Social.

INEA Instituto Nacional para la Educacion de los Adultos.

279



280 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

1reso Instituto Tecnolégico de Estudios Superiores de Occidente.

onrez Organizacion Nacion Purépecha Zapatista.

Patronato Proeducacion Mexicano.

Sagarpa Secretaria de Agricultura, Ganaderia, Desarrollo Rural, Pesca y Ali-
mentacion.

Sedepac Servicio, Desarrollo y Paz, A.C.

Servicio, desarrollo y Paz, Michoacin, CEAAL.

ser/Educacion Indigena, DF.

sep Michoacdn Secretaria de Educacion Publica Educacion Indigena del es-
tado de Michoacan

upN Chilpancingo Universidad Pedagogica Nacional, Unidad Chilpancingo
UupN México Universidad Pedagogica Nacional, Unidad Ajusco, México, DF.



REFERENCIAS BIBLIOGRAFICAS

Boaventura de Sousa Santos, El Milenio Huérfano. Ensayos para una nueva
cultura politica, Trotta, Madrid, Espana, 2005.

Castoriadis, Cornelius, Psicoandilisis, Proyecto y elucidacion, Nueva Vision,
Buenos Aires, Argentina, 1992.

De Beauvoir, Simona, Todos los hombres son mortales, Francia, Novela cla-
sica, EDHASA, 1946.

Dussel, Enrique, Filosofia de la liberacion, EDICOL, México, 1977.

—— Filosofia de la liberacion latinoamericana, Editorial Nueva América,
Bogota, Colombia, 1979.

Feinmann, José Pablo, La sangre derramada. Ensayo sobre la violencia poli-
tica, Espasa Calpe/ Ariel, Buenos Aires, Argentina, 1998.

Filloux, Jean Claude, Intersubjetividad y formacion, Novedades Educativas,
12, edicion, 1996.

Foucault, Michel, Hacia una politica de la interpretacion de Freud, Marx y
Nietzsche, El Cielo por Asalto, Argentina, 2000.

Galeano, Eduardo, El libro de los abrazos, Siglo XXI, Espana Editores, S.A.
1989, 12. edicion, 1989, reedicion, 2003.

Giroux Henry, Teoria y resistencia en educacion, Siglo XXI, 1% edicion,
1992, 42, edicion, México, 1999.

Kusch, Gunter Rodolfo, América Profunda, Hachette, Buenos Aires, Argen-
tina, 1962.

Quijano, Anibal, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”,
en Edgardo Lander (compilador) La colonialidad del saber: eurocentris-

281



282 CONVERSACIONES ACERCA DE INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO

mo y ciencias sociales, perspectivas latinoamericanas, Consejo Latino-
americano de Ciencias Sociales (cLacso), Buenos Aires, Argentina, 2000.

Quintar, Estela, Diddctica problematizadora e integradora, Universidad Na-
cional Autonoma de México, enep Aragon, México, 1993.

—— La diddctica como puente a la vida, ¥rpbuco, Argentina, 1998, reedicion,
Castellanos, México, 2002.

—— “Colonialidad del Poder”, en Sinchez Irene y Sosa Raquel, Perspectivas
Criticas en América Latina, Siglo XXI Editores, 2003.

Lander, Edgardo (compilador), La colonialidad del saber: eurocentrismo y
ciencias sociales, perspectivas latinoamericanas, Consejo Latinoameri-
cano de Ciencias Sociales (cLacso), Buenos Aires, 2000.

Sarmiento Domingo Faustino, Civilizacion y barbarie, escritor y politico Ar-
gentino, es un texto representativo de toda una época en América La-
tina, 1845.

Leon Portilla Miguel, América Latina. Multiples culturas, pluralidad de len-
guas, El Colegio Nacional, 1992.

Vigotski, L.S), El desarrollo de los procesos psicologicos superiores, Grijalbo,
Barcelona, Espana, 1979.

Zemelman, Hugo, Horizontes de la Razon Iy II, Necesidad de Conciencia.
Anthropos, Espana, 1992.



Impreso en los talleres graficos de la

Direccion de Publicaciones del

Instituto Politécnico Nacional

Tresguerras 27, Centro Historico, México, DF
Agosto de 2007. Edicion: 1500 ejemplares.

ForMACION:

CORRECCION DE ESTILO:

CUIDADO EDITORIAL:

INTEGRACION DE TEXTOS:

REVISION TIPOGRAFICA:
DISENO DE PORTADA:
IMAGEN DE PORTADA:

PROCESOS EDITORIALES:

Probuccion:
DIVISION EDITORIAL:

DIRECTOR:

Karla Ivette Robles Balderas
Guadalupe Villa Ramirez
Manuel Rodriguez Martinez
Teofila Amayo Pérez
Lourdes Sanchez de Tagle O.
Maria Mora Ahumada
Atenea Dominguez Cuevas
Marcela Munoz

Hortensia Herniandez
Gerardo Lopez Padilla
Jorge A. Garcia Pitol
Manuel Toral Azuela

Sergio Mujica Ramos
Héctor Bello Rios

Arturo Salcido Beltran



	cap 1 Zemelman.pdf
	cap 2 Zemelman.pdf
	cap 3 Zemelman.pdf

