


Conversaciones acerca
de interculturalidad

y conocimiento



Directorio

José Enrique Villa Rivera
Director General

Efrén Parada Arias
Secretario General

Yoloxóchitl Bustamante Díez
Secretaria Académica

José Madrid Flores
Secretario de Extensión e Integración Social

Luis Humberto Fabila Castillo
Secretario de Investigación y Posgrado

Héctor Martínez Castuera
Secretario de Servicios Educativos

Mario Alberto Rodríguez Casas
Secretario de Administración

Luis Antonio Ríos Cárdenas
Secretario Técnico

Luis Eduardo Zedillo Ponce de León
Secretario Ejecutivo de la Comisión de Operación

y Fomento de Actividades Académicas

Jesús Ortiz Gutiérrez
Secretario Ejecutivo del Patronato

de Obras e Instalaciones

Julio Di-Bella Roldán
Director de XE-IPN TV Canal 11

Luis Alberto Cortés Ortiz
Abogado General

Arturo Salcido Beltrán
Director de Publicaciones



Instituto Pensamiento y Cultura en América Latina

Estudios Epistemológicos e histórico-culturales, IPECAL

Hugo Zemelman
Presidente y Director General

Estela Quintar
Secretaria General

Elena Castañeda J.
Socio fundador

Lourdes Sánchez de Tagle O.
Directora Editorial

Comité Académico

Enrique Dussel. México
Aníbal Quijano. Perú

Atilio Borón. Argentina
Boaventura de Sousa. Portugal

Walter Mignolo. Duke, USA
Ramón Grosfoguel. Berkeley, USA

Gustavo Linz Ribeiro. Brasil
Alcira Argumedo. Argentina

Emir Sader. Brasil 
Gaudencio Frigotto. Brasil
Josetxco Beriain. España

Comité ejecutivo

Nelson Maldonado. Berkeley, USA
Agustín Lao Montes. Massachusetts at Amberst, USA



Conversaciones acerca
de interculturalidad

y conocimiento

Hugo Zemelman

Estela B. Quintar

INSTITUTO POLITÉCNICO NACIONAL

—México—



Conversaciones acerca de Interculturalidad y Conocimiento

es una publicación en coedición del Instituto Politécnico Nacional (IPN), y el 

Instituto Pensamiento y Cultura en América Latina, (IPECAL). 

Primera edición México, DF, agosto de 2007.

D.R. © 2007 Instituto Politécnico Nacional

Dirección de Publicaciones.

Tres guerras 27, 06040, México, DF

 

D.R. © 2007. Instituto Pensamiento y Cultura en América Latina, A.C. 

IPECAL Dirección Editorial.

Cerro de la Carbonera Núm. 24 

Col. Campestre Churubusco

C.P 04200 México, DF.

ISBN IPN 978-970-36-0432-6

fipn 2007-902

ISBN IPECAL 968-9001-02-7

Impreso en México/ Printed in Mexico



�

Índice

Prólogo	 ......................................................................................... 	 13

I.	Interculturalidad. Un concepto a construir....................................	 19

	 1.	Algunas consideraciones previas.....................................................	 19

	 2.	Iniciando el debate..........................................................................	 20

		  2.1	 Círculo de Reflexión 1..............................................................	 20

		  2.2	 Círculo de Reflexión 2..............................................................	 22

	 3.	En diálogo epistémico con Hugo Zemelman.................................	 24

		  3.1	E l sentido y el significado de los conceptos...........................	 25

		  3.2	E l diálogo desde la interculturalidad.......................................	 31

	 4.	En diálogo epistémico-didáctico con Estela Quintar.....................	 33

		  4.1	 Campo problemático, campo de conocimiento......................	 35

		  4.2	A cerca del conocimiento y las relaciones sujeto/sujeto..........	 36

		  4.3	L ógica civilizatoria y posibilidad de transformación en la 

					   formación de sujetos.................................................................	 38

	 5.	Sobre el concepto de ámbito de sentido........................................	 39

	 6.	Los conceptos de colocación y de relación....................................	 41



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento10

II.		 Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento................	 49

	 1.	Algunas consideraciones previas.....................................................	 49

	 2.	Nuestras voces, nuestras expectativas............................................	 51

		  2.1 A modo de reflexión. Estela Quintar........................................	 68

	 3.	I dentidad, conocimiento y construcción de problemas como 

		  fenómenos sociales..........................................................................	 76

		  3.1	I dentidad: un problema de pertenencia, de modo de mirar

					   el mundo y de construir conocimiento...................................	 77

		  3.2	L a lengua, una cuestión de identidad......................................	 81

		  3.3	L a interculturalidad como fenómeno social.

					U   n objeto de conocimiento a ser reconstruido.......................	 84

		  3.4	 Cuestiones de método, un desafío estratégico........................	 86

		  3.5	R elación teoría-práctica. Reto epistémico en las relaciones

					   interculturales............................................................................	 89

		  3.6	E nunciación de problemas. Desafío a la lógica de 

					   construcción de objeto.............................................................	 92

	 4.	Otras voces, otras miradas. Diálogos y conversaciones

		  del Círculo de Reflexión 3...............................................................	 96

	 5.	Experiencia organizativa de la Nación Purépecha Zapatista

		  del estado de Michoacán.................................................................	 120

	 6.	Debates y diálogos epistémico y didácticos...................................	 136

		  6.1	U na primera síntesis de producción del 

					   Círculo de Reflexión 2..............................................................	 136

		  6.2	R elatoría del Círculo de Reflexión 3.

					S   obre el lenguaje y la incomprensión con el otro..................	 140

	 7.	R ecuperando el proceso de aprendizaje y enseñanza colectiva.

		U  na experiencia desde lo no parametral........................................	 142



		  7.1	A  modo de contribución al diálogo.........................................	 144

		  7.2	U na posible recuperación categorial desde la 

					   epistemología de la conciencia histórica.................................	 147

		  7.3	 Continuando en el diálogo.......................................................	 148

III.	I nterculturalidad y conocimiento. Un espacio

		  de debate ético-político..................................................................	 193

	 1.	Algunas precisiones sobre el tema..................................................	 193

		  1.1	A briendo camino… abriendo interrogantes............................	 194

		  1.2	 Bitácora del diálogo entre los participantes............................	 195

	 2.	Interculturalidad y poder.................................................................	 207

	 3.	I nterculturalidad y conocimiento....................................................	 200

		  3.1	L a construcción de mundos posibles.......................................	 212	

		  3.2	E l aprendizaje cultural y la construcción de lo propio...........	 214

		  3.3	L a interculturalidad como opción ético-política.....................	 219

		  3.4	M emoria, biografía e historia: la des-colonialización

					   y el reencuentro de sí mismo..................................................	 225

	 4.	La enseñanza como ruptura de parámetros...................................	 239

	 5.	Tejiendo el cierre… .........................................................................	 240

		  5.1	 Círculos de reflexión. Voces del Equipo 1..............................	 240

		  5.2	 Círculos de reflexión. Voces del Equipo 2.

					   Construyendo los ejes temáticos..............................................	 243

		  5.3	 Comentarios finales..................................................................	 257

A modo de epílogo..................................................................................	 277

Organismos e instituciones participantes................................................	 279

Referencias bibliográficas.........................................................................	 281

Índice 11





13

PRÓLOGO

Este texto, a algunos años de iniciado, trae como convocatoria su innega-

ble vigencia. En estos tiempos, preñados de sin sentidos, de indignacio-

nes que cada vez más reprimen su fuerza hasta quedar sin voz, tiempos de 

minimización de sujetos cada vez más funcionales al orden, tiempos bélicos 

que radicalizan la lucha por la paz, la palabra y la esperanza; en estos tiem-

pos, este libro tiene la vigencia de las siempre renovadas voces decididas a 

sentir hondo para pensar en profundidad y emerger cotidianamente trans-

formándose y transformando las propias prácticas; lo que es un modo de 

transformar la realidad.

Sus autores asumieron un reto, el de hacer camino al andar; el de pala-

bra a palabra, reflexión a reflexión, ir construyendo esta textura que espeja 

lo que aún nos pasa – y nos pesa – desde la lógica civilizatoria. Desde esa 

lógica que clasificó lo cobrizo y lo negro como pieles menores, de servicio 

e insumo; lógica que ordenó los sentidos en contrasentido de lo originario, 

descalificándolo para imponerse estética y éticamente, un grupo de hacedo-

res de postura, de recolocación ante el presente con perspectiva de futuro, 

fueron haciendo un poco de esta otra lógica, la de la conciencia histórica, la 

de la crítica como voluntad de cambio y compromiso de acto. 

Y se tejió así, a la manera comunitaria, con las voces de todas y todos, 

los que, por su producción de conocimiento, podían problematizar desde 

sus construcciones más elaboradas, más complejas; como las de aquellos 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento14

que, empapados de experiencia, se expusieron y expusieron sentidos y con-

trasentidos. Así fue construido este texto, con palabra, latido y trabajo de 

reconstrucción articulada de esas palabras y situaciones. Por esta razón se 

llama Conversaciones. Es decir, a la manera de hacer verso con otro.

Hacer común –unidad no es sencillo– y  sistematizar este proceso 

transitado en horas de entrecruzamientos y vínculos dialógicos y situacio-

nales, ha sido quizá el gran desafío de esta producción, un desafío meto-

dológico, pedagógico, didáctico, antropológico y sociológico. Todas estas 

aristas complejizaron, enriquecieron, ampliaron y nutrieron lo que aquí se 

ofrece como puente a otros diálogos y comunidades de sentido. Nuestro 

agradecimiento a estos tejedores cuidadosos de palabras ajenas y propias. 

A Sonia Piña Benítez y Patricia Vera Contreras, quienes transcribieron horas 

de grabaciones; a María Mora Ahumada, a Atenea Domínguez y a Manuel 

Martínez por la dedicación en los diferentes momentos del arduo proceso 

de edición; y a Lourdes Sánchez de Tagle por su esmero en el seguimiento 

y acompañamiento en el tramo final y más difícil de toda publicación.

Más que agradecimiento, un reconocimiento resonante al Instituto Poli-

técnico Nacional ipn, a su director de Publicaciones, Lic. Arturo Salcido Bel-

trán por su compromiso ético y valórico en la recuperación y publicación de 

este texto. Y desde ya, otro reconocimiento a quienes provocaron que el Se-

minario, que gestó esta producción, pudiera llevarse a cabo: nos referimos a 

la maestra Úrsula Klessing, responsable de la DVV1 en México y al Centro de 

Cooperación Regional para la Educación de los Adultos en América Latina 

y el Caribe (crefal) a través de las acciones de su anterior director y a Jorge 

Rivas, subdirector de Relaciones Internacionales. De igual modo a todos y 

cada uno de quienes fueron protagonistas de esta construcción colectiva 

y que hicieron posible este versar con otro.

A los coordinadores de los círculos de reflexión, doctora Elena Castañe-

da Jiménez, maestro Alejandro Díaz Bueno, doctor Raúl Fornet Betancourt, 

1	DVV  IIZ/DVV Asociación Alemana para la Educación de Adultos.



maestra Úrsula Klessing.

A los participantes de los círculos de reflexión:

Círculo de Reflexión 12

Rocío de Aguinaga Vázquez (iteso), Margarita Zarco Salgado (Educe/ 

Campeche), Patricia Cárabes Vieira (imdec), María de la Luz Valentines (sep/

Michoacán), Lourdes Aravedo Resendiz (inea), Guadalupe Aguilar Moreno 

(inea), Rocío Casariego (Conafe), Patricia Medina Malgrejo (upn/D.F.), Leonar-

do García Marabel (upn/Guerrero), Roxana María Rodríguez (Ayuda en Ac-

ción), Alejandra Álvarez/Enlace, Educación y Comunicación/Chiapas (ceaal), 

Olivia Hernández Pérez (Servicio, Desarrollo y Paz/Michoacán ceaal), Gua-

dalupe Hernández (Ayuda Mutua/Michoacán ceaal), Nuria Roser Torres La-

torre (crefal), Salma Amador Rodríguez (crefal), Carlos Salazar Díaz (Centro 

Educativo Intercultural Tatutsi Maxakwaxi), José Octavio Godoy Berrueta 

(ajagi), Jaime César Mendoza Caro (Alcadeco), Ulises Márquez Nava (Cesder), 

Ernesto Magaña Alcocer (Educe/Quintana Roo), Alonso Méndez Guzmán 

(Patronato Proeducación Mexicano), Alfredo Méndez Baena (upn/Guerrero), 

Floriberto González González (upn/Guerrero), Humberto Santos Bautista 

(upn/Guerrero), Odilón Calixto Barrera (upn/Guerrero), Alonso López Mar 

(Secretaría de Educación Pública/sep), Manuel Ballesteros Rojo (Conaculta), 

Alejandro Lozano Conde (Conaculta), Enrique Hompanera (Ayuda en Ac-

ción), Filemón Tzintzun (cmif Vasco de Quiroga/Michoacán, ceaal).

Círculo de Reflexión 23 

Edgar Antonio Cujcuy (Instituto Maya/Guatemala), Ernesto Magaña Alco

cer (Educe/Quintana Roo), Rocío Aguinaga (iteso), César Mendoza (Alcadeco), 

Patricia Cárabes Viera (imdec), Carlos Salvador Díaz (Centro Educativo Wi

rarika), José Godoy (ajagi), Odilón Calixto Barrera (upn/Chilpancingo), Alonso 

Prólogo 15

2	 Círculo de Reflexión 1. Fecha de realización: 25 a 28 de abril de 2001 en crefal/Pátzcuaro, 
Michoacán.
3	 Círculo de Reflexión 2. Fecha de realización: 30 de agosto al 2 de septiembre de 2001 en 
crefal/Pátzcuaro, Michoacán.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento16

Méndez (Proeducación), Leonarda García Marabel (upn/Guerrero), Floriberto 

González (upn/Guerrero), Nuria Torres Latorre (crefal), Jorge Rivas Díaz (cre-

fal), José González Zacarías (sep/Educación Indígena, Michoacán), Gudelio 

Alonso López Mar (sep/Educación Indígena, D.F.), Alejandra Álvarez Castillo 

(enlace), Guadalupe Águila Moreno (inea), Humberto Santos Bautista (upn/

Chilpancingo), Alfredo Méndez (upn/Chilpancingo), Pedro Guevara (Ayuda 

Mutua), Leonor Sánchez Capistrano (altepetl), Mateo Cho Botzoc Digeex/ 

Guatemala), Patricia Medina Melgarejo (upn/México), Tomasa Sandoval C. 

(onpz Michoacán), Alejandro Marreros Lobato (Cesder/Zautla, Puebla), Ma. 

Mercedes Sandoval Hipólito (onpz Michoacán), Humberto Torres Cortés 

(Educación Indígena Michoacán), Yuliana Eréndira García Sandoval (onpz 

Michoacán), Nancy Román Ibarra (Cedepac), Asunciona Hernández Rosales 

(Cesder), Treviño Cruz sep/Educación Indígena (Hidalgo), María Dolores Ri-

vera Torres (inea).

Círculo de Reflexión 34

Mateo Cho Botzoc (Digeex/Guatemala), Patricia Medina Melgrajero (upn/

México, D.F.) Mario Alberto Rodríguez C. (Indesol), Nuria Torres Latorre 

(crefal), Rocío Aguinaga (iteso), César Mendoza Caro (Alcadeco), Ernesto 

Magaña Alcocer (Educe/Quintana Roo), Patricia Cárabes Vieira, (imdec), Car-

los Salvador Díaz (Centro Educativo Wirarika), José Godoy Berruela (ajagi), 

Odilón Calixto Barrera (upn/Chilpancingo), Alejandro Marreros Lobato (Ces-

der), Margarita Zarco (Educe/Campeche, Floriberto González (upn/Guerrero), 

Nancy Román Ibarra (Sedepac), Jorge Rivas Díaz (crefal), Filemón Tzintzun 

C. (cemif), María Dolores Rivera Torres (inea), Alonso López Mar (sep/Educa

ción Indígena, D.F.), Alejandra Álvarez Castillo (enlace), Humberto Santos 

Bautista (upn /Chilpancingo) Alfredo Méndez Baena (upn/Chilpancingo), Pe-

dro Guevara (Ayuda Mutua).

4 Círculo de Reflexión 3, fecha de realización: 10 y 11 de diciembre de 2001, indesol/México, 
DF.



Queda aquí un espacio abierto a continuar haciendo camino al andar, a 

perderse para encontrar –como dijo uno de los participantes indígenas – en 

un espacio que aún queda mucho por decir y hacer en nuestros países, el 

espacio de la justicia social y la recreación de un otro mundo posible. Se-

guimos entonces...”

Hugo Zemelman y Estela Quintar5

Enero de 2007 

Prólogo 17

5 Círculo de reflexión 3, fecha de realización: 10 y 11 de diciembre de 2001, Indesol/México, 
DF.





19

Interculturalidad.
Un concepto a construir

1. Algunas consideraciones previas

La idea de construir conocimiento colectivo es siempre un desafío, tanto 

epistémico como didáctico.1 En esta experiencia se opta por trabajar en 

espacios conversacionales que buscan promover las voces de los participan-

tes, sus experiencias, vivencias y versiones sobre la temática de la intercul-

turalidad y el conocimiento.

A partir de estas voces se intenta: a) problematizar a los sujetos portado-

res de experiencia y de saber, en un constante proceso de deconstrucción-

construcción de sentido; b) aportar conceptualizaciones y argumentaciones 

que puedan nutrir el debate e intercambio de reflexiones acerca de la temá-

tica propuesta; y c) propiciar un proceso de sistematización de conocimiento 

como proceso de construcción colectiva.

Para dar fluidez a esta forma de trabajo, se utilizan los Círculos de Re-

flexión;2 esta estrategia didáctica tiene como condición favorecer la circula-

1	 En tanto esta construcción se dé en un proceso de enseñanza y aprendizaje compartido.
2	 Es esta una estrategia didáctica promovida desde la didáctica potenciadora o no- 
parametral, propuesta recreada por Estela Quintar quien toma como base los aportes de 
la epistemología de la Conciencia histórica o del presente potencial de Hugo Zemelman. 
Véase, Quintar, Estela, Didáctica problematizadora e integradora, Universidad Nacional 
Autónoma de México, enep Aragón, México, 1993 o bien La enseñanza como puente a la 
vida, educo, Argentina, 1998. 2ª. edición, Castellanos Editores y upn Hidalgo, México, 2002, 
3ª. Edición, Instituto Politécnico Nacional en coedición con el ipecal, México, 2006.

1Capítulo



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento20

ción de la palabra, de sentidos y significados a partir de la historia subjetiva 

y colectiva que vincula a los sujetos, situados grupalmente,3 y articulados 

por una tarea común, en este caso, la problemática de la interculturalidad 

y el conocimiento.

Cada Círculo de Reflexión cuenta con un coordinador cuya tarea es 

suscitar procesos de problematización de los discursos y sus complejidades,4 

tensionando a los sujetos portadores de saberes, para promover rupturas 

con creencias culturales y/o teóricas que pueden no encontrar lugar en sus 

prácticas; o bien, recreando significantes que den cuenta, con mayor clari-

dad, de lo que se hace, cómo se hace y para qué se hace.

A continuación se presenta la producción resultante de los círculos de 

reflexión, en los cuales, a través del entrelazamiento de conversaciones, se 

fue construyendo –como fenómeno social e histórico– el problema: Inter-

culturalidad y conocimiento.

2. Iniciando el debate

Este debate considera la producción de cada uno de los círculos de reflexión.

2.1. Círculo de Reflexión 1

Se generó un nutrido intercambio alrededor del concepto de Interculturali-

dad. Esto permitió ir reconociendo diferentes modos de comprensión tales 

como: 

•	 La interculturalidad es una relación y un hecho social y, como tal, se 

da y produce de acuerdo con sus contextos; la situación de indio o 

3	 En sus niveles analíticos, contenido discursivo, significados y sentidos conscientes e 
inconscientes y de lógica de razonamiento que deje ver la organización del discurso.
4	 En sus niveles analíticos, contenido discursivo, significados y sentidos conscientes e 
inconscientes y de lógica de razonamiento que deje ver la organización del discurso.



Interculturalidad. Un concepto a construir 21

no indio es una relación asimétrica, que implica problemas de injus-

ticia; un puente intercultural es el ejercicio de la dignidad.

•	 La interculturalidad no es una situación inmóvil; por el contrario, 

implica movilidad cultural. En este sentido, no puede pensarse que 

los grupos culturales permanecen estáticos, conservándose como se 

cree que deben de estar, sino que cambian, se adaptan, se apropian 

de renovadas formas.

•	 Lo intercultural es, por un lado, un hecho social pero por otro, una 

dimensión pedagógica de la dinámica social y, como tal, conlleva 

intencionalidad, el desafío es analizarla: ¿hacia dónde apuntamos con 

ella?

Desde lo expuesto, se considera de importancia efectuar una reflexión 

más a fondo sobre el significado de cultura, pues pervive aún una cierta con

notación de ésta como erudición, que marca diferencias entre quién es culto 

y quién no lo es. El tema de la cultura nos habla, nos interpela si la com

prendemos como cosmovisión: como universo de prácticas y visiones distin-

tas del mundo, así como de formas de pensar y de ser diferentes. Este punto 

lleva a deliberar acerca de la relevancia que tiene o no el hablar desde la 

diferencia y las diversidades.

Desde este intercambio se plantearon preguntas vinculadas al conoci-

miento: ¿cómo conocemos? En todas las culturas se da o se construye cono-

cimiento, ¿de qué manera puede ser considerado como universal o no? ¿La 

diferencia cultural marca otra forma de conocer?

Estas interrogantes, que corresponden a una mirada basada en lo indio, 

permitieron formular una problematización interesante: ¿qué es el conoci-

miento en los contextos indios?

El argumento que sostuvo en gran medida el intercambio de opiniones 

giró en torno a que ser diferente no es lo mismo que ser de otra cultura o 

de una cultura determinada, señalándose que en el caso de la educación, 

es más útil el planteamiento cultural que el de la diferencia. No es que sea 

incorrecto, pero es más útil. Cuando menos, en la práctica, nos ha servido 

más partir del concepto de cultura entendida como un sistema íntegro que 

contiene una serie de componentes claramente diferenciados, que partir 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento22

del concepto mucho más laxo de diferencia. Esto nos permite, en términos 

prácticos, didácticos y epistemológicos, tomar decisiones sobre el diseño de 

propuestas más pertinentes y claras.

2.2. Círculo de Reflexión 2

Al problematizar el concepto de interculturalidad, algunos de los integran-

tes del Círculo expresaron que interculturalidad no significa lo mismo que 

interetnicidad, en el sentido de un diálogo entre etnias; la interculturalidad 

implica algo más.

En este círculo se habló de la interculturalidad como un problema de la 

construcción del otro. No como un objetivo, porque en este sentido estaría-

mos hablando de que son las organizaciones las que tienen la intencionali-

dad de llevar a la práctica la interculturalidad; por el contrario, se entiende 

como un proceso de reflexión y de sentido en el que los sujetos son los 

protagonistas. 

A este respecto, se comentó el caso de las escuelas bilingües, donde 

se asume que siempre son interculturales, porque la interculturalidad es un 

proceso hacia el cual se tiende; un trabajo que se pretende lograr, no desde 

el punto de vista del logro de un objetivo, como es saber hablar en las len-

guas, sino como un proceso dinámico más complejo.

Con este diálogo emerge otro concepto clave: diálogo intercultural. Los 

compañeros del Círculo lo han concebido como un diálogo en el que tiene 

que buscarse una simetría entre las culturas, es decir, promover un diálogo 

en igualdad de condiciones de aceptación. 

Pero, ¿cuáles podrían ser los prerrequisitos para que se dé un diálogo 

intercultural entre no-iguales?: el respeto, la tolerancia, la búsqueda de enri-

quecimiento mutuo; estos conceptos configurarían, en la práctica, el diálogo 

intercultural.

De igual modo se comentó que el concepto de tolerancia no satisfacía 

el perfil de lo que se estaría buscando con la interculturalidad: tolerancia 

implica soportar la diferencia y no un reconocimiento propio de ella.



Interculturalidad. Un concepto a construir 23

Se habló mucho de los sujetos: cuál es el sentido de la interculturalidad 

para las personas, quiénes son los sujetos que promueven esa intercultura-

lidad y para qué.

Por otra parte, aunque el concepto de cultura no se trató específicamen-

te, sí se trabajó sobre los términos de identidad y de cosmovisión, porque es 

desde la comprensión de estas representaciones que se desprende un modo 

de comprender la cultura como patrones propios de interpretación de un 

grupo de sujetos; patrones que, de alguna manera, posibilitan el diálogo con 

otras formas de interpretación de la realidad.

Un tema tocado tangencialmente fue el de la relación que existe entre co-

nocimiento, interculturalidad y diálogo. La interrogante planteada fue: ¿cómo 

pueden articularse estos tres conceptos? A partir de ella se abrió una vía de 

reflexión. Cuando se habla de conocimiento se plantea como producto de un 

diálogo intercultural en dos sentidos: por un lado, se preguntaba si era posi-

ble un conocimiento que sirviera para todas las diferentes culturas, es decir, 

un producto objetivado, un producto en el que las diferentes culturas que 

intervienen en ese proceso de diálogo pudieran reconocerse; o bien, por otro 

lado, que ese diálogo pudiera traducirse sólo específicamente a cada cultura. 

Es decir, si ese diálogo intercultural va a producir retroalimentación para 

cada conocimiento, ¿qué se produce en cada cultura? Aquí se plantea el con-

cepto de etnociencia, esto es, cómo cada cultura puede producir ciencia. 

La interculturalidad se visualiza también como un proceso, no sólo de 

diálogo, sino también de negociación de significados. Las preguntas que se 

plantearon en este sentido fueron: ¿esa negociación implica o no llevar a 

cabo una síntesis en ese diálogo intercultural?, porque, finalmente, esto tie-

ne que ver con el sentido que dan los sujetos a ese diálogo. ¿Cómo se aplica 

el discurso de la interculturalidad en los procesos de formación?, ¿cómo se 

concibe la educación?, ¿cómo se relaciona con esa concepción o esa genera-

ción de conocimientos?, ¿cómo se puede reflejar ese diálogo intercultural en 

los procesos educativos? Este último tema es central en nuestro seminario.

Este Círculo cerró su intercambio con el siguiente comentario:

“El quehacer intercultural es la búsqueda de relación con otros, desde 

la identidad propia, para transformar el contexto de acuerdo con las ne-



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento24

cesidades de cada uno. La interculturalidad es, así, una posición política 

que implica el diálogo y la negociación con diferentes culturas”.

3. En diálogo epistémico con Hugo Zemelman

Tenemos que ponernos de acuerdo en cuál es el problema de fondo, qué 

nombra el concepto de “interculturalidad”, así como examinar sus implica-

ciones políticas.

Desde esta última óptica se llega a la conclusión de que puede haber 

muchos sentidos y funciones que dan cuenta de la interculturalidad. Los 

ejemplos son múltiples. La interculturalidad puede ser parte de la descrip-

ción de una situación dada que se construye con un propósito de diagnós-

tico; también puede ser de utilidad para definir políticas de asistencia social 

con distintos alcances, por ejemplo, sobre la salud o la educación. Puede 

ocurrir que haya organizaciones que estén interesadas en la interculturali-

dad desde la perspectiva de la constitución de sujetos, a partir de aceptar 

que es posible asumir distintas acepciones, pues el actor no es único, no es 

homogéneo. Según los parámetros temporales, ya sea de corto o de largo 

plazo, encontramos distintas modalidades de actores, los cuales requerirán 

de políticas específicas de asistencia en el plano organizativo, de capacita-

ción o cultural en general.

En realidad, hay actores que son más coyunturales mientras que otros 

se prolongan en el tiempo. Desde esta perspectiva, sería interesante para 

aquellos de ustedes que son pedagogos, preguntarse, por ejemplo: ¿cómo 

conceptualizarían al alumno desde esta perspectiva?, ¿los alumnos son suje-

tos de corto o de largo plazo? Porque según como los estemos conceptua-

lizando, el problema de la interculturalidad asume distintas significaciones 

en el marco del proceso formativo. Esto plantea la necesidad de un espíritu 

crítico y de un espíritu de alerta. Pero, ¿qué diferencia hay entre lo crítico 

y lo alerta?

La diferencia reside en que la crítica supone una respuesta, mientras 

que la actitud de alerta el cuidado en el manejo de los conceptos. En esta 



Interculturalidad. Un concepto a construir 25

oportunidad enfrentamos el problema de la interculturalidad, pero con cla-

ridad de que puede revestir significaciones múltiples. No obstante, la nom-

bramos sin la cautela de que tiene distintas significaciones.

A este respecto, detengámonos un momento en la estructura semántica 

del discurso. En él está implícito lo que está siendo significado, desde las 

exigencias del pasado, como memoria, como lo que se quiere hacer en el fu-

turo con esa memoria. Es un problema terminológico que puede manejarse, 

a veces, en forma implícita con respecto a cuestiones básicas como qué es 

cultura o interculturalidad, en el marco de los discursos construidos.

La forma de reconocer la significación de los conceptos utilizados es 

analizando el propio discurso. Este es el espejo implacable de nuestra capa-

cidad para expresar la significación histórica concreta de lo que queremos 

decir. Estamos ubicados en contextos complejos y cambiantes, por lo tanto, 

tenemos que ser cuidadosos en la forma de organizar nuestra mirada de la 

realidad.

Tenemos que asumir una advertencia acerca de la utilización del len-

guaje, ya que las trampas entran por éste. Es nuestro caballo de Troya. Po-

demos tener la convicción de que existe claridad sobre algo, debido a que 

tenemos claridad sobre la palabra que usamos; pero, a la vez, no atendemos 

a que esa palabra está significando muchas cosas, en la medida en que pue-

de pertenecer a distintos universos semánticos.

3.1. El sentido y el significado de los conceptos

El uso de los conceptos es un problema que trasciende la preocupación tan-

to de lingüistas como de gramáticos. Asumimos que se trata de un problema 

de razonamiento.

En verdad, el lenguaje es la simbiosis, a veces no armónica, de lo que 

podríamos llamar universo semántico de significaciones históricas. En el 

fondo son las significaciones que impone el contexto para diferenciarlas de 

las significaciones que se adoptan en razón de una opción teórica determi-

nada, ya sea por efecto de una pauta cultural o por una opción de proyecto, 

o bien, como resultado de determinados discursos. Todo lo anterior muestra 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento26

que las significaciones no son neutras, ya que éstas tienen una carga que, en 

este caso, es doble. Esto se ve claramente en cómo se utilizan en la organi-

zación de un discurso. Por una parte, está la carga histórico-cultural y, por 

otra, la que proviene de los cuerpos teóricos. 

En relación con lo anterior, se presenta una primera gran cuestión de 

problematización: el lenguaje con el que estamos hablando es la objetiva-

ción en palabras de un pensamiento. Es, en definitiva, lo que se tiene que 

comunicar, pues éste no puede reducirse simplemente a explicitar intencio-

nes; lo que se comunica son construcciones conceptuales.

Tratando de provocar la discusión en este contexto, la interculturalidad 

puede estar significando complejidad, entre otras posibles. Es la forma como, 

desde cierta perspectiva, se puede estar aludiendo a un tema que nace con 

la economía, y está presente en los documentos de los economistas más 

lúcidos de América Latina: la cuestión de las heterogeneidades. Cuando los 

economistas plantean estrategias de desarrollo económico, afirman que és-

tas deben diseñarse a partir de las heterogeneidades de los países, porque 

se dieron cuenta de que éstos no son homogéneos; por el contrario, en al-

gunos lugares podrían distinguirse países dentro de un mismo país.

Desde esta óptica, el concepto de interculturalidad alude a un campo 

amplio de posibilidades: sujetos de diferente naturaleza y, por lo tanto, de 

proyectos diversos que sean congruentes con la condición de aquellos, lo 

que no es un problema menor, ya que a medida que avanzamos en el pro-

ceso de globalización, se crean las condiciones para que vayan emergiendo 

cada vez más heterogeneidades, las que durante muchísimo tiempo perma-

necieron aplastadas por una lógica de poder que se manejó, en parte, para 

justificar la hegemonía desde el supuesto de sociedades homogéneas. 

En Argentina, por ejemplo, se viene abandonando la pretensión de ser 

un país homogéneo. Comenzaron a descubrir que tenían que incorporar el 

problema de las culturas, porque también se apreciaba la existencia de diver

sas lenguas indígenas vivas. Otro caso es el de Chile, país que durante mu

chísimo tiempo estuvo conformado por un discurso clasista dominante que 

hizo posible que prevaleciera la idea de ser también un país homogéneo. Ahí 

se encuentran los mapuches que desde hace tiempo están redescubriéndose 

como actores, no simplemente en el plano clientelar sino para lograr algunas 



Interculturalidad. Un concepto a construir 27

mejoras en sus condiciones de vida. En general, lo que está en juego en casi 

todos los países latinoamericanos, es una estrategia constitutiva de sujetos 

que, en el marco de la heterogeneidad cultural, reconozca sus fundamen

tos para dar proyección política a la propia diferencia cultural.

Por tales razones, cuando hablamos de interculturalidad nos estamos 

refiriendo al reconocimiento de espacios de posibilidades, los cuales, hasta 

el momento, no se reconocían por estar excluidos de la lógica de un orden 

estatal que descansaba en el supuesto de la homogeneidad. Indudablemen

te, ello tiene múltiples consecuencias, tanto culturales como en el plano de las 

comunicaciones, la educación y la salud, así como en las políticas de orga-

nización y de capacitación.

Esto produce conflicto con el poder, porque las heterogeneidades sirven 

de espacio para que madure un nuevo desafío al orden estatal imperante, 

cuestionando con fuerza los intereses asociados a dicho orden, que pugna 

por mantener, a cualquier costo, la ideología de la homogeneidad como 

cimiento de la propia hegemonía del poder.

Lo anterior lleva a plantearse preguntas como la siguiente: ¿qué pasa si 

la interculturalidad se maneja asociada con el tema de las cosmovisiones? 

Está claro que, desde esta interrogante se complejiza el cuadro. Afirmamos 

la premisa de que la cultura está asociada a formas de conocer, pues antes de 

hablar de conocimiento, desde las visiones culturales, lo importante es dis-

tinguir entre las distintas racionalidades constructoras de conocimiento. El 

problema no es el conocimiento relativo a determinados resultados, sino las 

racionalidades que inspiran las formas de abordaje de la realidad.

En una de las relatorías de los círculos de reflexión se hablaba del pro-

blema de las percepciones, las cuales son parte de una lógica de construc-

ción de conocimiento, ya que, de alguna manera, vincula un conocimiento 

que puede alcanzar cierto nivel de universalidad, con un punto de partida que 

no es universal, al responder a una percepción que se organiza desde pau-

tas culturales que la conforman.

La cuestión de lo universal no está en el ámbito del conocimiento, sino 

en cómo se origina éste, lo que, indudablemente, reviste un carácter mucho 

más concreto que el de las verdades que pueden alcanzarse y ser comparti-

das desde cualquier cultura.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento28

La cultura es entendida más como forma de pensamiento que de co-

nocimiento, es decir, como un modo de organizar el pensamiento para or-

denar los conocimientos; es el marco donde se plantea la cuestión del para 

qué estoy conociendo, el cual reviste un significado fuertemente cultural. 

Esta preocupación es muy contextual, ya que toma significado de contextos 

precisos, por lo cual pierde sentido la discusión acerca de lo universal. Lo 

que verdaderamente importa es que esté al servicio de grupos humanos 

determinados, en el marco de sus exigencias de vida. 

Si las formas de razonamiento reconocen una impronta cultural, debe-

mos encontrar, en su interior, la presencia de determinados ángulos cultu-

rales. Pero, ¿algunos conocimientos pueden ser más universales que otros? 

En efecto, en la medida en que el conocimiento está fuertemente asociado 

a sujetos constructores, puede ser el caso de que se establezca una relación 

diferente entre el conocimiento y el sujeto. 

Estamos ante dos tipos de conocimientos: el universal que va rompiendo 

indudablemente con la frontera de los contextos estrictamente locales, ya que 

trata de resolver un problema que no se circunscribe al grupo. Por ejemplo: 

¿cómo organizar una forma de participación que permita la toma de deci

siones? En cambio, la problemática de la autonomía podría ser un tipo de co-

nocimiento diferente que está más replegado, más circunscrito a la respuesta 

de preguntas de sobrevivencia o de reproducción, sean éstas materiales o 

culturales. Es un aspecto importante de entender, porque se deriva del para 

qué del conocimiento; un problema que debe ser analizado desde el marco 

de la interculturalidad. El conocimiento está sirviendo, pero ¿a quién?

El conocimiento que comienza a construirse desde las diferencias cultu-

rales, no se garantiza desde la diferencia; no asegura que estén respetándo-

se éstas; el conocimiento puede servir para violentar las propias diferencias 

culturales. Es lo que puede estar sucediendo con la educación bilingüe 

cuando, al operar a través de los lenguajes indígenas, está facilitándose, de 

una manera más fluida, la transmisión de patrones de colonización a los ni-

ños, quienes anteriormente asimilaban los contenidos mediante un lenguaje 

extraño. Se pueden reivindicar las diferencias culturales, para afirmar una 

política de homogenización, la cual se justifica, paradójicamente, en nombre 

de la diferencia.



Interculturalidad. Un concepto a construir 29

Por eso el problema que nos planteamos es el para qué construyo ese 

conocimiento. Esta es evidentemente una pregunta que se relaciona con las 

capacidades que esboza el concepto de interculturalidad. El concepto de 

interculturalidad corre el peligro de ser un concepto vaporoso, cosmético, 

que oculta realidades muy poco atractivas.

El concepto de interculturalidad propone de por sí una disyuntiva no 

resuelta: interculturalidad, ¿entre quién?, ¿hay una equivalencia entre las cul-

turas?, ¿la relación entre cultura es ajena al poder?, o bien, ¿cómo se resuelve 

el problema del poder en el marco de la interculturalidad?, o ¿ es que el po-

der renuncia a estar presente? No debemos desconocer que la interculturali-

dad está asociada a lógicas de poder, es decir, no puede dejar de aceptarse 

que haya una cultura dominante y otra que se deja dominar; por lo tanto, la 

relación que plantea es una relación asimétrica entre culturas.

Lo anterior se refiere a las lógicas de hegemonía que reconocen su 

fundamento en el supuesto de la homogeneidad, o bien, en el de la he-

terogeneidad cultural. No podemos evitar que se hable de las diferencias 

culturales, pero en este caso, cuando hablamos del poder en el contexto 

de la interculturalidad, ¿cómo se legitima éste desde esa heterogeneidad 

cultural? Una respuesta posible: mediante el establecimiento de relaciones 

de interdependencia que suponen un aparente rescate de las culturas sub-

alternas, pero que, en verdad, parece encajarlas dentro del patrón de la 

colonialidad.

De allí que la tendencia de pensamiento de la colonialidad en América 

Latina5 consista en poner al descubierto las significaciones de conceptos 

con pretensiones de universalidad, es decir, válidos para cualquier cultura 

y cualquier grupo —en circunstancias en que son vehículos de colonización 

de unas culturas sobre otras—. Conceptos como individuo, etnia, raza, pro-

greso, cohesión social, orden, proyecto de futuro, son ejemplo de ello. Al 

leer a algunos autores como por ejemplo Aníbal Quijano, puede uno darse 

5	 Véase Aníbal Quijano, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”, en 
Edgardo Lander (compilador) La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales, 
perspectivas latinoamericanas, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales (Clacso), 
Buenos Aires, Argentina, 2000.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento30

cuenta de la necesidad que reviste el especificar el significado de muchos 

conceptos, de la importancia de cuestionar al lenguaje con el cual nombra-

mos a los fenómenos, creyendo que los estamos nombrando correctamente, 

cuando, en verdad, se está haciendo desde el ángulo de lectura impuesto 

por la cultura dominante.

En el contexto de la globalización, los procesos de respeto y de no 

respeto a la heterogeneidad cultural se están agudizando rápidamente. La 

globalización económica-financiera y comercial, cada vez de manera más 

acelerada, aunque con velocidades diacrónicas, está provocando cambios 

culturales, algunos de los cuales se plantean a través de la educación. 

Bastaría simplemente señalar la relación que hay entre los conceptos de 

interculturalidad y de poder para mostrar algunos de sus vicios más obvios. 

De las situaciones muy concretas que han salido a la luz en las relatorías de 

los círculos de reflexión, dos afirmaciones me llaman la atención: una, la 

construcción de la diferencia; otra, el diálogo entre culturas.

La diferencia no se construye: se ejerce como lógica de poder, pues lo 

que se construye es el respeto a la diferencia; pero podándola de sus efec-

tos disyuntivos. Es aquí donde surge el tema de la subordinación colonial; 

un tema central porque vincula la cultura con el poder y da cuenta de las 

relaciones asimétricas entre éstas. Sin embargo, ¿qué es la asimetría?, ¿cuáles 

son sus dinámicas?, ¿cuáles sus temporalidades? y, sobre todo, ¿cuáles son 

sus espacios? 

Cuando hablamos de espacios, nos referimos a los espacios públicos y 

privados, a todos los espacios que nos colocan en presencia de una proble-

mática que podríamos sintetizar en el concepto de asimetría. ¿Por qué se 

da este problema? Es un modo de conceptuar, sin calificar de manera aprio

rística, el contexto de la pluriculturalidad, las relaciones entre las culturas, 

de constatar que coexisten con distintos rangos de poder, pero susceptibles de 

modificarse en el curso de la historia.



Interculturalidad. Un concepto a construir 31

3.2. El diálogo desde la interculturalidad

El concepto de diálogo intercultural lo abordaría en términos de algunos 

cuestionamientos: ¿para qué quiero el diálogo?, ¿para diseñar una estrategia 

de desarrollo económico?, ¿para definir lo que es desarrollo, o para precisar 

lo que son condiciones de vida? Entonces, se trata de un diálogo importante, 

porque es uno que permite problematizar una serie de ideas dominantes, por 

ejemplo, en la economía.

Este diálogo intercultural es una forma muy concreta, pero a la vez 

compleja, de colocar en la mesa de discusión la relatividad de contenido 

que tienen muchos de los conceptos de los discursos dominantes: tasa de 

crecimiento, condiciones de vida, globalización, inevitabilidad, etc. Estos 

son conceptos que terminamos siempre por aceptar acríticamente; pero si 

comenzamos a leer estos mismos conceptos como problemas sociales, no 

sólo como conceptos, a partir de lo que ustedes han llamado diálogo in-

tercultural, podremos darnos cuenta de que con ellos se están nombrando 

cosas muy diversas. En la medida que seamos capaces de reconocer que se 

están nombrando cosas muy diversas a través de términos como tasa de cre-

cimiento, ingreso percápita, asistencia a la salud, calidad en la enseñanza, 

respeto a la cultura, entre otros, vamos a darnos cuenta de que hay espacios 

que están creándose con posibilidades de nuevos proyectos y sujetos.

Hay un tema importante que planteo al final porque parece que es el 

que permitiría vincular algunas de estas consideraciones con el problema 

de la educación. Todos los problemas que he tratado de resumir, así como 

otros que no he mencionado, pueden recuperarse en el discurso de la edu-

cación por una razón muy simple: es en la educación, entendida como pro-

ceso formativo, donde puede enfrentarse la gran temática de los sujetos. La 

discusión sobre lo que es sujeto y lo que no es sujeto, es vital. Un sujeto es 

un individuo o un colectivo capaz de reconocer los espacios que el contexto 

de la interculturalidad le ofrece para ser sujeto. Este es el quid fundamental: 

si no tenemos la capacidad de reconocer el espacio dónde ser sujeto, no 

vamos a ser capaces de generar proyectos, porque no va a tener sentido y 

predominará el comportamiento de los grupos subalternos. Es lo que ahora 

está ocurriendo: el discurso neoliberal pretende bloquear el reconocimiento 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento32

de estos espacios en los cuales se puede ser sujeto y, ante la imposibilidad de 

las personas o de los grupos organizados por reconocerlos, terminan por 

adherirse a otro sujeto que sí tiene ese espacio reconocido, o se transforma 

en simple “x” en ese conglomerado humano.

¿Qué es lo que se busca? Si desde esta perspectiva observamos el pro-

blema del proyecto neoliberal o del capitalismo trasnacional, veremos que 

se trata fundamentalmente de crear espacios de exclusión, sin que se entien-

da que son espacios de exclusión. Sin embargo, nadie va a renunciar a ser 

sujeto a menos que se le convenza de que no puede ser sujeto. De ahí que 

piense que la problemática de la interculturalidad, entendida como pluricul-

turalidad, permite mostrar las conformaciones de espacios desde los cuales 

puedan reconocerse las posibilidades del sujeto, lo cual es parte del proceso 

de la formación de hoy. Creo que estos temas pueden ser recuperados en 

un discurso orientado a la formación de individuos que puedan ser parte 

del sujeto colectivo.

Participante

Se hablaba de la construcción de la diferencia. Se decía que no hay que cons

truir la diferencia. No nos referíamos a eso, sino a la necesidad de la construc-

ción conceptual de la diferencia, es decir, ¿podemos entender la diferencia a 

partir de conceptos colonialistas como, por ejemplo, el de raza?, ¿nos atre-

veremos a construir esa diferencia bajo conceptos distintos que permitan 

generar procesos distintos?

En estos mismos círculos de reflexión se hablaba de que siempre había 

existido la interculturalidad como dinámica social; pero este concepto in-

tenta ahora promover un movimiento orientado a establecer relaciones de 

diálogo igualitario.



Interculturalidad. Un concepto a construir 33

4. En diálogo epistémico didáctico con Estela Quintar

El proceso de globalización al que se hace referencia recurrentemente, es de 

orden económico, pero también de orden cultural. Se trata, justamente, 

de globalizar u homogeneizar las culturas como parte del programa econó

mico que lo sustenta. Sin embargo, a nivel mundial, esto es paradójico en 

la vida cotidiana de los sujetos concretos. Vemos a diario cómo se han radi

calizado los procesos de racismo, de discriminación, a la vez que los de 

transnacionalización de la economía.

Estos procesos nos exigen repensarnos frente a este actualizado fe-

nómeno de la globalización en su dimensión cultural. ¿Cómo establecer 

un diálogo intercultural que permita generar procesos de identidad cul-

tural?

Podemos considerar que el diálogo intercultural propicia el reconoci-

miento de la diferencia, pero no podemos olvidar que también puede po-

sibilitar nuevas formas de control capitalista. Sabemos que, en estos mo-

mentos, el proceso de la diferencia es, además, un proceso de desigualdad 

social ligado con el ejercicio del poder hegemónico dominante. Creo que 

sería bueno poner a prueba el concepto de interculturalidad con la realidad 

concreta que vivimos cotidianamente, lo que deseamos –como expecta

tiva– y la realidad material.

Más allá de este comentario, intentaré resignificar el sentido que tiene 

el título de este encuentro, Interculturalidad y Conocimiento, a la luz de lo 

expuesto tanto por los círculos de reflexión como por Hugo Zemelman.

Indudablemente, las reflexiones que surgen al interpelar, interrogar e 

ir desnaturalizando estos conceptos, hacen que las certezas se desdibujen, 

tensionando el sentido mismo de lo que queremos decir de y con ellos.

Una de las compañeras indígenas dijo: “Nosotros siempre entendimos 

por interculturalidad el encuentro de nosotros, los indígenas, con el mes-

tizo.” Pareciera ser, desde esta afirmación, que hay una construcción casi 

dilemática de la relación del indígena con el que no lo es, de reconocernos 

desde lo que no somos. A partir de la afirmación que hace esta compañe

ra desde su experiencia, hay una sugerencia de trabajo que se plantea en el 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento34

siguiente enunciado: la interculturalidad más que multiplicidad cultural es 

un problema entre indígenas y mestizos o entre indígenas y ladinos.

Retomando esta afirmación, sería conveniente replantearnos el sentido 

que nos convoca a reflexionar continuando el análisis de Hugo Zemelman 

sobre esta temática, abriéndonos a buscar lo que está detrás de estos con-

ceptos, porque, sin duda, podemos discutirlos teóricamente, sin embargo, 

al ponerlos en la práctica concreta nos involucramos como sujetos de pen-

samiento y de acción, y es muy probable que se ponga también en tensión 

nuestro propio trabajo. Ante esto preguntaría: ¿estamos trabajando dentro de 

un concepto que “encuadra” una tarea o estamos trabajando en un ámbito 

de sentido?, ¿qué es lo que hace particular a este grupo?, ¿una especificidad 

histórica?, ¿el concepto de “interculturalidad” o lo que le da sentido al con-

cepto de interculturalidad? 

Quisiera plantear esta pregunta para reubicar el contenido que podría-

mos darle a este encuentro y darnos el permiso, si es necesario, de crear 

nuevos conceptos que reflejen más nítidamente lo que queremos decir en el 

uso cotidiano y práctico de ellos. 

Esta recolocación a la que aludo no es menor, pues intenta dar direc-

ción a nuestro trabajo de construcción del conocimiento. El problema está 

en la intencionalidad que le vamos a dar y, esto, es central para continuar en 

esta conversación; porque, incluso, cuando se expresa esta tensión con el 

concepto de interculturalidad, emerge la idea de interculturalidad como fe-

nómeno social. Me pregunto: la interculturalidad, ¿es un fenómeno social?, y 

si es así, ¿cuál es el fenómeno social de lo intercultural?

Otro de los compañeros participantes expresó: “Interculturalidad era 

para mí el indígena y el mestizo tratando de ver cómo encontrarse en un 

proyecto de paz.” Entonces, ¿cuál es el fenómeno que nos convoca?, ¿es el con

cepto de interculturalidad acuñado por el orden dominante?, ¿es otra cosa?, 

¿dónde está el problema? Es nodal tener claridad sobre esto, de lo contrario 

podemos confundir el lugar del fenómeno: el fenómeno no es el concepto, 

el concepto está para hacerse cargo de una red de articulaciones que ocu-

rren en la realidad y necesitamos nombrar.

El cuestionamiento al concepto de interculturalidad pretende llegar a 

encontrarnos en el para qué estamos aquí. ¿Estamos para sostener un con-



Interculturalidad. Un concepto a construir 35

cepto en el que alguna vez, por alguna razón, nos hicieron creer en él o to-

mamos porque creímos que nos daba alguna respuesta? La idea es colocarlo 

bajo “sospecha”, para reencontrarnos con lo que nosotros consideremos un 

sentido cierto, para poder reconstruir toda esta complejidad que ustedes 

aportaron en los círculos de reflexión.

4.1. Campo problemático, campo de conocimiento

En este marco de significaciones retomo algunas de las interrogantes sugeri-

das, por ejemplo: ¿cómo trabajar con mestizos, con indígenas o con sujetos 

con capacidades diferentes vistos como problemas sociales? Porque, a veces, 

lo que llamamos “problemas sociales” –nivel en que se ha puesto a la edu-

cación indígena– es una determinación creada por el orden dominante y, 

por lo tanto, un modo heterónomo de construir realidades. Por el contrario, 

cuando se asume un fenómeno como emergencia de la realidad de sujetos 

que viven y sienten radicalmente sus necesidades, hay un enunciar inter-

subjetivo y sociohistórico diferente donde puede presentarse un germen de 

movimiento social; esto adquiere otra dimensión, otro cariz. 

Así, surgen estas cuestiones: ¿qué nos convoca a repensar lo intercultu-

ral y el conocimiento?, ¿en relación con qué?, ¿qué es un fenómeno social? 

¿reflexionamos sobre un fenómeno social o vamos a deliberar en relación 

con una teoría, una política o una ideología?

Profundizar en estos sentidos e interrogantes es la intención de nuestros 

encuentros. Metodológica y didácticamente es un modo de trabajo que con-

voca a los sujetos concretos a recuperar y recrear un imaginario con sentido 

y significado propios, es decir, de conocimiento alejado de los discursos que 

el poder hegemónico impone. 

Con la intención de ir tomando el lenguaje que usamos en nuestra 

práctica cotidiana e ir descubriendo las lógicas que trae implícitas, quisiera 

retomar la cuestión de la exigencia de diálogo intercultural.

A mi modo de ver y sumándome a lo comentado por Zemelman, detrás 

de este concepto hay algo así como un supuesto de igualdad, de armonía, 

que es riesgoso políticamente hablando. Se supone que el diálogo intercul-



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento36

tural se da en un proceso fluido donde el otro me reconoce como par. Sin 

embargo, esto no es así, y en el caso que yo reconozca al otro como dife-

rente, tampoco implica que haya un diálogo igualitario, ni mucho menos un 

buen diálogo; en realidad, debe hacerse un gran esfuerzo para entenderse 

con el otro: amiga/o, la pareja, o alguien con lazos cercanos, y mucho más 

cuando ese otro no pertenece a mi cosmovisión, a mi mundo.

En este planteamiento se desdibuja algo que, en algún momento fue 

central: el concepto de conflicto; estar con otro es un conflicto. Al no poner 

en el centro de la discusión el fenómeno social y los sujetos históricos que lo 

constituyen en su trama relacional, el fenómeno social se adjetiva y comien-

za a discutirse predicando más que profundizando en su configuración, su 

constitución, su problema.

4.2. Acerca del conocimiento y las relaciones sujeto/sujeto

Otra cuestión fundamental es qué entendemos por conocimiento. Este con-

cepto surge permanentemente en el discurso educativo y, por supuesto, se 

hizo presente también en este encuentro. ¿A qué aludimos con el concepto 

conocimiento?, ¿a un cúmulo de información –en el mejor de los casos a 

erudición– o a un proceso de pensamiento que produce una construcción 

compleja de sentidos y significados para reconocer el mundo de vida en el 

que nos movemos?

Es evidente que tanto el manejar diestramente información como el cons-

truir conocimiento son procesos mentales, pero de orden sustantivamente di-

ferentes. Las operaciones de pensamiento que intervienen en uno y en otro 

proceso son diferentes. Para construir conocimiento necesitamos de la infor-

mación, pero si ésta no es procesada interpretativamente en la complejidad de 

las operaciones de pensamiento superiores –que lleven al uso histórico de esa 

información– se vuelve objeto y deja fuera al sujeto, a su deseo y necesidad de 

saber, de explicarse creativamente el mundo. Así, nos quedaríamos en un nivel 

meramente descriptivo y clasificatorio de teorías e informaciones ahistóricas.

Por otra parte, en las conversaciones estuvo presente también la idea 

de relación como encuentro. Al respecto quisiera contribuir con algunas 



Interculturalidad. Un concepto a construir 37

apreciaciones. La relación como tal es bastante compleja y se refiere a un 

espacio –tiempo-físico o simbólico– siempre histórico. En este sentido, si 

ustedes me lo permiten, invertiría el orden de la ecuación. Se da una rela-

ción siempre y cuando haya un espacio posible de encuentro. La relación 

no es propiedad de uno u otro sujeto, es la posibilidad de que dos o más 

sujetos históricos creen un ámbito posible de recreación de sentidos y signi-

ficados. Ahora bien, ¿qué convoca a que dos o más sujetos deseen generar 

un espacio posible de encuentro?

Desde esta perspectiva epistémica, el espacio que hace posible el en-

cuentro es el deseo de construir un proyecto común; como decía Casto-

riadis:6 el sujeto es proyecto o no es. El desafío es construir ese espacio 

que permita la articulación de proyectos con sentido común y horizonte de 

futuro compartido. Es esta expectativa lo que genera un vacío, un espacio 

a construir que convoque a sujetos deseosos y deseables de hacer, de saber 

acerca de sí y del mundo en ese espacio. En este caso nosotros proponemos 

un proyecto epistémico y didáctico sugerido por el propio título de estos en-

cuentros de trabajo, donde la metodología pretende promover un proceso de 

objetivación que haga posible una construcción colectiva, que nos encuentre 

en un imaginario de sentidos, de relaciones prácticas y simbólicas. Esto lo 

tendríamos que dejar claro para poder comenzar a hablar en este espacio 

concreto acerca de la posibilidad de encontrarnos en la propuesta de hacer 

de estos encuentros un proyecto de conocimiento sobre lo intercultural. 

En esta implicación, y sumándome al debate que se abre con esta resig-

nificación, quisiera decir claramente que, en realidad lo que a nosotros nos 

importa, nos pre-ocupa y nos ocupa es cómo encontrarnos con el indígena; 

esto no es menor: la población indígena constituye un porcentaje altísimo 

en México y en toda América Latina.

Creo que es importante tener claro esto, porque de lo contrario se 

comienza a desdibujar la relación con un diferente –que sabemos que es 

indígena, pero que no terminamos de nombrarlo–. Así, la relación empie-

6	 Véase Cornelius, Castoriadis, El psicoanálisis, proyecto y elucidación, Nueva Visión, 
Buenos Aires, Argentina, 1992.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento38

za a ser ambigua y, en la ambigüedad, perdemos la fuerza que nos da la 

dirección de la acción, el sentido. La acción tiene fuerza cuando tiene claro 

a dónde ir, como la flecha cuando es lanzada desde el arco; si no se tiene 

clara la direccionalidad del accionar y el para qué se hace ese accionar, da 

lo mismo trabajar en Pátzcuaro, Guerrero, Chiapas o en Paraguay.

Estas conversaciones me sugieren otra pregunta: ¿qué nos interesa en 

el ámbito de la educación?, ¿nos interesa que la educación indígena sea 

reconocida en el marco de la educación en general o nos interesa una edu-

cación para la autonomía desde la cual lograr legitimidad en el sistema?; y 

repregunto: ¿se puede ser autónomo en un sistema que ha sido pensado 

para colonizar, para civilizar?

4.3. Lógica civilizatoria y posibilidad de transformación
en la formación de sujetos 

Lo dicho nos lleva a cuestionar nuevamente el sentido de la educación indí-

gena. De lo contrario nos encontraremos luchando por estar dentro de un 

sistema que, por civilizatorio, es excluyente, y una vez dentro de él, tendría-

mos que repetir esta lógica, así como los mecanismos de funcionamiento 

establecidos y legitimados para sostenerlos; es decir, es fundamental enten-

der que el sistema educativo se organiza desde una lógica civilizatoria.7 ¿No 

sería posible pensar que esto puede estar detrás de algunas de las políticas 

de educación indígena o intercultural?

Es convenientemente recordar que, de hecho, los sistemas educativos de 

nuestros países no fueron organizados para “liberar”. En todos los países 

de América Latina, y con muy poco tiempo de diferencia, la organización 

de los sistemas educativos se regía por la misma norma: civilizar al bárbaro 

–dar luz a las generaciones jóvenes que estaban a oscuras, etc.– Desde 

esta perspectiva, la educación escolar redime, da, otorga e impone un or-

7	  Estela, Quintar, “Colonialidad del Poder”, en Sánchez Irene y Sosa Raquel, Perspectivas 
Críticas en América Latina, Siglo XXI, 2003.



Interculturalidad. Un concepto a construir 39

den, una cosmovisión del mundo. Creo que sería interesante retomar esta 

línea de trabajo.

En este marco de significaciones, quisiera hacer otra reflexión que rear-

ticule las que he planteando desde el inicio de mi intervención: poner en 

tensión conceptos desde esta propuesta epistémica didáctica, no es un ejer-

cicio teórico, es un ejercicio de reflexividad activa del sujeto histórico con-

creto, quien se tensiona, construye sentidos y da significado a su propia 

existencia. Se pretende poner en tensión la práctica para recrear significan-

tes, de lo contrario se transforman discursos más que realidades, temas más 

que sujetos.

Un compañero escribió como expectativa: “Relacionarme con otros des-

de mi identidad para transformar el contexto de acuerdo con las necesi

dades de cada uno.” Esto implica un tema de identidad, de re-conocimiento. 

Es decir, qué es lo que nosotros estamos queriendo transformar y para 

qué. Esto implica tener una idea, pre-sentir y distinguir las necesidades 

radicales propias para reconocer que el otro es un sujeto sujetado también 

a necesidades –radicales o heterónomas–. En este punto, y para aterrizar 

lo dicho por Zemelman, yo invitaría a “re-ver” nuestras prácticas, nuestra 

cotidianidad, nuestro mundo de vida como referente empírico pero también 

epistémico. Esto en el intento de promover un proyecto de construcción de 

conocimiento. De este modo, estaríamos intentando nombrar lo no nom-

brado y dejando atrás las palabras discursivas del poder dominante, que 

nombra más allá de los sujetos históricos sociales nombrados.

5. Sobre el concepto de ámbito de sentido

Hugo Zemelman

Cuando Estela Quintar planteó el problema de la interculturalidad como 

concepto empleó un término que sería importante retomar. Me refiero al de 

“ámbito de sentido”, al cual el lenguaje dominante de hoy, llamaría “realidad 

objetiva”.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento40

Este es un concepto que cuestiona fuertemente la idea de objetividad 

como externalidad del sujeto: “algo” que está allí y que el sujeto de alguna 

manera tiene que alcanzar a través del esfuerzo del conocimiento desde un 

discurso muy vinculado al viejo problema de la verdad. Aquí el problema es 

diferente: se trata de un concepto que surge en el momento en que el hom-

bre incorpora, en el siglo xix, el concepto de historia o historicidad y, más 

adelante, cuando en el siglo xx la fenomenología aporta los conceptos de 

conciencia y de sentido. De alguna manera, con estas resignificaciones, se 

estaba cuestionando el concepto de objetividad; sin embargo, hoy en día ya 

casi no se emplea y se prefiere, por ejemplo, hablar de externalidad incluso 

en el discurso filosófico.

El ámbito de sentido es una forma más compleja de hablar de lo real. Su 

rasgo más importante es que nos obliga a incorporar al sujeto. Esta carac-

terística es muy importante porque rompe con el discurso de la objetividad 

que, como ya vimos, está muy vinculado al positivismo, al separar casi me-

cánicamente la realidad objetiva del sujeto.

Todos somos sujetos socializados dentro de ciertos marcos de referencia 

conceptuales, culturales, ideológicos, históricos. Estos marcos de socializa-

ción nos llevan a nombrar el mundo de determinada manera; nombrar es un 

ejercicio más amplio que construir un concepto, pero a su vez, es la función 

del concepto: “nombrar” de una manera sintética sucesos de la realidad 

concreta, en el sentido de referirse a una articulación de niveles desde uno 

en particular.

¿Y cómo construimos conceptos desde la práctica y no sólo dentro del 

marco de los paradigmas macroteóricos? Construir conceptos, en el juego 

de los marcos teóricos, de intercambio de información o de “refritos” de dis-

cursos disciplinares, es casi un trabajo de ingeniería que no nos lo resuelve 

sólo el darse cuenta y dar cuenta de la realidad construida colectivamente, 

una realidad en permanente movimiento. Desde la teoría, sin la historia 

de los sujetos concretos, se buscan definiciones que desde un criterio de 

verdad digan cómo y qué voy a entender por recurso, equilibrio ecológi-

co, autosustentable, identidad, revolución social o económica de un grupo, 

supervivencia y pobreza. La realidad nos está exigiendo ser re-nombrada, 

resignificada de manera permanente. 



Interculturalidad. Un concepto a construir 41

6. Los conceptos de colocación y de relación

Estela Quintar

Quisiera recuperar en términos conceptuales algunas consideraciones de 

Hugo Zemelman. Convoco, entonces, en este marco discursivo y ámbito 

de sentido, al concepto de colocación. Un concepto muy propio de la pro-

puesta de la Epistemología de la Conciencia Histórica o, como también 

solemos llamarle, del Presente Potencial.8 Colocarnos ante la realidad para 

poder construir desde ella es una exigencia epistémica.

En este ejercicio del Círculo de Reflexión, como ámbito de conversa-

ciones, cada uno de sus integrantes podría comenzar planteando –y plan-

teándonos– preguntas, cuestionamientos, inquietudes que surjan de este 

esfuerzo de re-ver/nos en nuestro hacer y cómo lo estamos haciendo; de 

igual manera, re-ver lo que hacemos en relación con lo que deseamos ser 

y hacer: es decir, tensionar/nos en nuestros propios espacios para abrirlos a 

la posibilidad de transformación, no sólo a nivel de nuestros discursos, sino 

como ámbitos de sentido subjetivo y colectivo.

Una pregunta que podría servirnos como dispositivo didáctico, es decir, 

como activador de nuestro proceso de enseñanza y aprendizaje, podría ser, 

por ejemplo: ¿cuáles son los problemas reales y concretos que recuperan 

los sentidos de los sujetos con los cuales configuramos estas relaciones si-

tuacionales en la práctica profesional? Observar/nos cómo vamos a trabajar 

con ese otro diferente, es fundamental. En nuestro caso no es cualquier otro 

diferente, sino que está presente como problemática indígena.

Por lo general, la escuela se convierte en un ámbito de solapamiento de 

sujetos, porque encubre detrás del currículum –desde una lógica civilizato-

ria y colonial– a otro supuesto sujeto de saber, otro que pasa a desempeñar 

un rol/objeto: el alumno. Si tengo que plantear necesidades, tendré que re-

8	 Propuesta elaborada por Hugo Zemelman, véase Horizontes de la razón I y II, Anthropos, 
España, 1992.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento42

cuperar necesariamente al sujeto histórico portador del rol de alumno que, 

indudablemente, es mucho más que un rol. 

¿Cómo hago para saber cuáles son las necesidades del otro? ¿Desde 

dónde digo yo qué es una necesidad del otro? Esto lo planteo no para caer 

en un relativismo absurdo, sino para intentar provocar una re-visión de 

nuestras prácticas a partir de ir reconociendo los parámetros en los que 

éstas se insertan.

En este marco de ideas me refiero ahora al concepto de relación. En 

este espacio conversacional surgió la idea de que la relación está mediada 

por el poder; yo polemizaría con esta afirmación. A mi modo de ver, en la 

academia se comprende este concepto desde un sesgo sociológico casi me-

cánico, que ha invadido al sistema educativo; como he dicho anteriormente, 

la relación humana es mucho más compleja y el poder es una forma de 

relación que puede ser dominante, pero también puede hacer referencia a 

lo posible, al poder hacer, a lo potencial y no sólo al ser subordinado. Hay 

muchas otras cuestiones en juego, por ejemplo, como ya he mencionado, 

el lugar del conflicto; si entendemos que toda relación está mediada por el 

conflicto, el poder como tal pasa a ocupar un lugar muy diferente, porque 

exige estar en una relación en movimiento, no estática, y mucho menos li-

neal. En este sentido, deberíamos detenernos más en las complejidades de 

lo que estamos diciendo cuando hablamos de relación.

Esto incluye la idea de lo diferente: ¿lo diferente nos lleva a una relación 

de poder? Creo que es necesario, más que discutirlo teóricamente, mirar en 

acción el tema de la diferencia, no desde qué teoría vamos a definirlo y luego 

operarlo, sino cómo lo vivimos y desde allí traer las diferentes teorías que 

podamos usar para construir nuestro propio conocimiento histórico. Esta es 

una exigencia epistémica básica para deconstruir parámetros que determi-

nan nuestros discursos y que, en realidad, sostiene prácticas conservadoras. 

Cuando me paro frente a mis alumnos o mi comunidad diciendo que el 

otro es diferente, ¿qué quiere decir que me paro frente a la comunidad, los 

alumnos o la clase? Esto requiere de un re-ver, de lo contrario se convierte 

en una idea, no en una práctica que construye ideas. ¿Cómo vivimos esa 

práctica de pararnos frente a una comunidad?, ¿cómo vivimos la diferencia?, 

¿cómo es nuestro discurso en relación con la práctica concreta?



Interculturalidad. Un concepto a construir 43

Este modo más complejo de ir abriendo el concepto de relación, invita 

a la reflexión sobre otro término que configura el espacio relacional: la cos

movisión. ¿Por qué emerge este concepto?, en el proceso de enseñanza 

-aprendizaje, ¿en qué se vincula con lo “diferente”?, ¿cómo se expresaría la 

cosmovisión en la realidad concreta?, ¿cómo incide en la relación sujeto/suje

to? Esto es, en gran medida, lo interesante de trabajar con ámbitos de sentido: 

el proceso de traer a la conciencia los hábitos que adquirimos, los paráme-

tros con los que construimos y naturalizamos el mundo y sus relaciones, sin 

darnos cuenta, sin registrarlos. Es aquí donde adquiere preponderancia, 

como exigencia epistémica y didáctica, la problematización como proceso 

de interpelación, de reflexividad y tensión existencial. 

Regresando a la cuestión de la diferencia: cuando damos clases, ¿qué 

es para nosotros la diferencia?, ¿cómo la vemos?, ¿cómo se nos presenta? 

Pregunto esto aludiendo a la constatación empírica de que la preocupación 

permanente en los ámbitos de formación es el cómo “damos” el currículum 

y se cubren sin mediaciones posibles los tiempos programáticos, tiempos 

que suelen reemplazar a los tiempos subjetivos.

Nuevamente apelo a la necesidad de problematizar, de cuestionar, de 

preguntar/nos qué es para nosotros, desde nuestras práctica, la diferencia; 

en qué signos la ubicamos, dónde está, cómo nos vinculamos con lo dife-

rente en esa práctica concreta y qué lugar ocupa la cosmovisión del mundo 

en esa relación. ¿Cuál es la cosmovisión dominante en nuestro ámbito de 

trabajo?

Siguiendo a Lander, Quijano y Lao,9 entre otros, me atrevería a decir 

que en nuestros sistemas educativos la cosmovisión dominante es la de la 

colonialidad y las relaciones sociales de subordinación. Esto es síntoma de 

una sistemática mutilación del pensamiento histórico.

Cuando estamos enseñando, ¿usamos críticamente el concepto de cos-

movisión?, ¿está presente?, ¿por qué no? La presencia o no de este concepto 

en las prácticas didácticas incide, en gran medida, en el desarrollo de la 

creatividad, de la imaginación. ¿Sobre qué cosas se desarrolla nuestro trabajo 

9	 Edgardo Lander (compilador), La colonialidad del saber, op. cit.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento44

cotidiano? Y en el caso de la interculturalidad, ¿por qué no asumir que que-

remos trabajar con el “otro”, con el indígena que tiene un mundo diferente.

Esto lo digo porque la educación en la cultura, que es distinta a la 

educación civilizatoria, implica, como exigencia, la diferencia, que es una 

condición propia, constitutiva de la cultura. Si en el espacio de la educación 

en la cultura se busca la presencia del indígena –como sujeto con diferente 

lengua y cosmovisión del mundo– se deberían, por tanto, re-ver los pro-

gramas de estudio y las organizaciones institucionales para que consideren 

esta diferencia. La cuestión es qué tanto pensamos a la educación desde 

y en la cultura. Esto implicaría trabajar con sujetos; no transmutarlos en 

objetos: una educación para el indígena, para el diferente; aquí se pone el 

acento en la diferencia en sí misma, haciendo invisible al sujeto portador de 

la diferencia, con lo cual se corre el riesgo de tematizar la diferencia, cosi-

ficarla, volverla objeto. Estamos aquí ante una contradicción que dio origen 

al propio sistema educativo: educar ha sido civilizar.

Lo anterior trae a colación otro tema sobre el que considero fundamen-

tal preguntarnos: la re-vuelta,10 el retorno sobre sí,11 es decir, la coherencia 

entre lo que decimos que hacemos y lo que realmente hacemos. 

El sujeto y su subjetividad, ¿es un problema en el ámbito de la educa-

ción? ¿Qué es lo que realmente nos preocupa cuando vamos a enseñar? Nos 

preocupa, por ejemplo, ¿cómo opera el pensamiento del otro que se supone 

que es diferente?, ¿cómo opera el pensamiento de alguien que ha estado 

bajo amenaza estatal o socioeconómica durante ocho o diez años de su 

vida? En los espacios relacionales, ¿cuál es el eje del proceso entre sujetos 

que siempre son diferentes? En el proceso de enseñanza-aprendizaje, ¿cómo 

se compromete la diferencia racial, política además de la que trae la propia 

cultura?, ¿cómo opera el pensamiento en los niños y las niñas de Chiapas o 

Michoacán12 o de la Ciudad de México?, ¿cómo opera el pensamiento de un 

10	Julia Kristeva, Sentido y sin sentido de la revuelta. Literatura y psicoanálisis, Eudeba, 
1998.
11	Jean Claude Filloux, Intersubjetividad y formación, Novedades Educativas, 1996, 1ª. 
edición. 
12	 Estados de la República Mexicana.



Interculturalidad. Un concepto a construir 45

indígena que va siendo transmutado históricamente? y ¿cómo operan en la 

escuela las representaciones parametrales en los maestros?
Es a partir de estas interrogantes que pregunto: ¿cómo asumir y operar 

la diferencia en el proceso de enseñanza-aprendizaje escolar y no escolar 
concretos?, ¿qué es lo que se construye en esa relación? y cómo, si para 
nosotros, colocados en la postura epistémica y didáctica no parametral, el 
conocimiento es una relación.

La diferencia es una mediación didáctica que nos coloca ante la especi
ficidad histórica de nuestro trabajo de enseñar, que no es excluyente de la 
teoría –como es excluyente, la más de las veces, la realidad de la teoría – sino 
que la usa críticamente como dispositivo para recrear conocimiento subje
tivo y colectivo, con sentido histórico social. 

La a-historización de los procesos de enseñanza, la anestesia y la alie
nación de la subjetividad –la mutilación del deseo– son problemas de 
todo el sistema educativo. Esto lo podemos ver con nuestros hijos y en 
cualquiera de los niveles de enseñanza; pero se vuelve aún más peligroso 
cuando estamos trabajando con diferencias marcadas histórica, social y 
políticamente. Trabajar, por ejemplo, en el barrio de Tepito en el Distrito 
Federal en México, una de las colonias más violentas de la ciudad, sin 
abordarlo desde el proceso de subjetividad y de relación con el mundo, 
es mutilar a los sujetos, quienes seguramente terminarán desertando de 
cualquier proceso escolar disciplinario –de cuerpo y mente–. Si estamos 
diciendo que el otro es diferente, debemos tener clara esa diferencia –no 
prejuiciosamente o con parámetros determinados por un cuerpo teórico 
disciplinar– y ver qué hacemos con esa diferencia real desde la relación 
como posibilidad de articulación de proyectos: ¿cuáles son los proyectos 
que podemos realizar con nuestros alumnos? ¿Cuáles son los sentidos y 
significados que la relación con el medio provoca en nosotros para poder 
construir conocimiento?, ¿cómo vamos a manejar esto en nuestra práctica 
profesional cotidiana? 

Creo que estas cuestiones no son menores y habría que tenerlas pre-

sentes para trabajar conectados con nosotros mismos y nuestra realidad; de 

lo contrario, nos perdemos en la reivindicación o el existencialismo, lo que 

es un problema común en la educación con poblaciones difíciles: a veces 

concentramos la energía más en la reivindicación que en la construcción 

de un proyecto educativo. Pero ¿cuáles son las consecuencias de esto? A mi 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento46

entender, la confrontación, el antagonismo, el vaciamiento del proyecto que 

nos legitima para poder argumentar, para poder ganar espacio, pero sobre 

todo, para generar luchas de sentido de largo plazo, porque es la lucha coti

diana de los sujetos, la que hace la historia. 

Es a partir de estas ideas que venimos trabajando que invito nueva

mente a poner por delante el fenómeno social para desde ahí construir 

conocimiento, en vez de hacerlo desde los discursos hechos, ideologizados 

o teóricos que determinan formas de mirar y hacer en el mundo. En este 

sentido, es sustantivo vivir lo cotidiano desde una tensión existencial poten-

ciadora, desde un esfuerzo permanente de conciencia de nosotros mismos; 

de lo contrario, vamos a caer en el romanticismo del diálogo. Si un niño 

maneja códigos de supervivencia y existencia, ¿por qué no utilizarlos para 

enseñarle historia, geografía y todo lo demás? Se trata, de alguna forma, 

de volver al fenómeno social, algo que la educación tradicional hace muy 

poco. Pero, ¿esto es responsabilidad solamente de quienes nos lo imponen 

o también de quienes lo asumimos? Es en relación con preguntas como 

estas que hablamos de tensión existencial, hablar de conciencia histórica 

y colocación, como exigencias de razonamiento y emocionalidad que nos 

permitan ubicarnos en un contexto real y asumir las dificultades de nivel 

micro y macrosocial como medios de conocimiento.

Retomaría aquí una práctica que por recurrente se vuelve sintomática. 

Es común encontrar en los discursos del sistema educativo que cuando se 

habla de un fenómeno, se habla desde afuera de él. Sin embargo, quienes ha

blan de este fenómeno son también parte de él, en nuestro caso, los indíge

nas quienes están dentro del mismo marco de significaciones hablan del 

problema como fuera de él. Esta contradicción de la doble pertenencia hace 

que, en esta lógica de la relación mediada por el poder dominante, pase-

mos de colonizantes a colonizados permanentes, a pesar de estar luchando 

por otro tipo de proyecto. Al no romper con la lógica dominante estableci-

da comienzan a confundirse los sentidos, se pierde direccionalidad lo que 

dificulta y hasta bloquea la claridad de un proyecto de justicia social, de 

autonomía. Si por el contrario, la mediación es el conflicto propio de toda 

relación humana, éste dialectiza formas de relación posibles y se sale de 

la relación víctima/victimario. 



Interculturalidad. Un concepto a construir 47

Renovemos entonces este proyecto desde la tensión existencial propia: 

¿qué nos pasa cuando nos paramos frente a la comunidad?, ¿qué nos pasa 

cuando vamos a dar clase y tenemos que pensar qué enseño hoy, a quién, 

cómo, para qué?, ¿cuál es el sentido de este enseñar?





49

SUJETO, REALIDAD, IDENTIDAD:
DESAFÍOS DE CONOCIMIENTO

1. Algunas consideraciones previas

Este segundo capítulo gira alrededor de dos aspectos centrales. El primero 

hace referencia a la presencia de los sujetos como portadores de la ex-

periencia de haber transitado un espacio de reflexión previo y la vivencia 

que esa experiencia compartida pudo haber generado al regresar cada uno 

de ellos a sus espacios laborales o bien a sus comunidades. Esta experien-

cia de reflexión con otros, ¿en qué “afectó” o no el estar en otros ámbitos 

de exigencia de acción? Y, segundo lugar ¿qué nuevas problematizaciones 

surgen, emergen y tensionan este nuevo re-encuentro de trabajo acerca de 

repensar el concepto de interculturalidad y su proyección social en nuestras 

realidades?

En este sentido, no sólo se continuó el proceso reflexivo iniciado y de 

reconocimiento y construcción de conocimiento en relación con la cuestión 

de la interculturalidad, sino que se amplió en una perspectiva más compleja, 

en términos de construcción de conocimiento: el de la sistematización. 

Se abordan dos aspectos de este problema: a) el de la sistematización de 

experiencias en la práctica social y b) el de la metodología de la investiga-

ción crítica como posibilidad de identificar problemas sociales e ir más allá 

de un planteamiento hipotético deductivo.

Lo anterior trajo al debate parámetros fuertemente polémicos y fuerte-

mente instituidos en el ámbito de formación –escolar y no escolar– como 

lo es el de la relación teoría práctica, el lugar de la hipótesis, la valoración 

2Capítulo



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento50

congruente del sujeto, los fenómenos sociales y su diferencia con temas y/o 

síntomas sociales, entre otros.

Por otra parte, se profundiza en la dinámica grupal y su significación 

en términos de construcción colectiva e intersubjetiva, con todo lo que ello 

implica. Esta resolución didáctica –la de círculos de reflexión– en tanto 

procesual y dialógica, entiende que cada encuentro es dispositivo para un 

nuevo proceso de enseñanza y aprendizaje, y de redescubrimiento de los 

otros a través de la producción de conocimiento Esta modalidad responde 

a dos condiciones. La primera, de orden epistémico, la otra de orden me-

todológico y didáctico. Se asume que el conocimiento es una construcción 

subjetiva e intersubjetiva que, como tal, deviene de la experiencia y es des-

de ésta que se recrea en niveles de complejidad creciente. Esto implica que 

al repensar la experiencia con cada vez más instrumentos metodológicos, 

se van desarrollando formas de razonamiento con mayores niveles de abs-

tracción.� 

Por último, cabe comentar que en cuanto a la dinámica grupal en la que 

se organizaron los círculos de reflexión que permitieron la elaboración de 

este texto, los participantes del seminario taller decidieron hacer una mo-

dificación a la configuración de los mismos. En una primera instancia –de 

un día de trabajo– se organizan respetando una cierta pertenencia étnica. 

En los días restantes se decidió trabajar en conjunto; esto, desde luego, pro-

pició un rico proceso de recolocación de estos participantes en un espacio 

simbólico y físico propio que dio una cierta cohesión a ideas y tensiones 

en relación con las prácticas particulares frente al proceso de enseñanza y 

aprendizaje vivido colectivamente.

�	 Lo que hace la conformación y promoción de las formas superiores de pensamiento desde 
una perspectiva constructiva y contextual dialéctica. Para abordar esta temática en particular, 
puede consultarse L.S. Vigotski, El desarrollo de los procesos psicológicos superiores, Grijal
bo, 1979, así como D. Anzieu; G. Haag Los continentes del Pensamiento, Ediciones de la Flor, 
Argentina, 1998. 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 51

El grupo de indígenas participantes del Encuentro comparten las re-

flexiones y conversaciones que se desarrollan a continuación.� 

2. Nuestras voces, nuestras expectativas

Participante 

En este Encuentro estábamos pensando en la importancia de que como 

indígenas dijéramos qué es lo que visualizamos como perspectiva para los 

grupos étnicos, en este contexto en el que estamos inmersos; en fin, algunas 

cuestiones que pudiéramos ver, y buscar la manera de articularlas en esta 

concepción de interculturalidad y la forma en que se está asumiendo.

Seguimos con el mismo problema, no se visualiza la diferencia con cla-

ridad, no es privativo para nosotros los indígenas, esto es mucho más salu-

dable que lo escuchen también los no indígenas. Habría que pensar en una 

conceptualización de quién es indígena, ¿qué es ser indígena?, ¿por qué los 

indígenas no siempre tenemos la posibilidad ni la oportunidad de expresar 

lo que sentimos en eventos donde no están solamente los indígenas?, ¿por 

qué el discurso de los mestizos siempre es el que se impone?

Los indígenas siempre nos queremos medir con los parámetros con los 

que se miden los mestizos. Nosotros no estamos yendo a fondo para reco-

nocernos como indígenas. ¿Qué sabemos los indígenas como indígenas y no 

como indígenas barnizados al estilo mestizo? Por qué, necesariamente, ellos 

nos llevan la delantera por haber tenido más oportunidades. Es cierto que en 

cuestión de conciencia y compromiso somos sujetos históricos; pero podemos 

verlo desde este otro ángulo, ¿quiénes somos? Esto también lo han expresado 

otros compañeros, sobre todo los tojolabales: el indígena no nace, se hace. 

�	 Los tojolabales forman parte de los grupos mayences. Se llaman a sí mismos tojolwinik’otik, 
“hombres legítimos o verdaderos”. Son conocidos por el nombre del idioma que hablan: 
tojolabal, que viene de las raíces tojol: “legítimo” y ab’al: “palabra”. Habitan en el estado 
de Chiapas, principalmente en el municipio de Las Margaritas, aunque existen importantes 
núcleos poblacionales en los de Altamirano, Comitán, Independencia y La Trinitaria.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento52

¿Por qué?, porque hay indígenas que están desgastados, que actúan en contra 

de su mismo grupo, que están practicando costumbres no indígenas. Ellos 

pueden decir que son indígenas, pero en su práctica están reflejando algo 

que contrarresta las luchas indígenas. ¿Cuál es en este momento la perspectiva 

histórica de los indígenas en México, en América Latina, en el mundo?

Hay compañeros que son funcionarios de educación indígena a nivel 

estatal, y necesariamente su actuación tiene que impregnar su conducta po-

lítica; otros son luchadores sociales que están participando en lo educativo, 

pero que están asumiendo también otras prácticas, otras visiones. Posible-

mente, en algún momento haya discrepancias en cuanto a la práctica, sin 

embargo, en esencia, podemos coincidir, si es que visualizamos qué es el 

ser indígena y hacia dónde va la perspectiva indígena, o quizá, ya no existe 

perspectiva indígena.

Participante

Los maestros de educación indígena de Michoacán estamos con la idea de ir 

consolidando lo que estamos manejando como conceptos, estamos en esa 

etapa de transición a la concreción. Pero creemos necesario lograr también 

un impacto para que la otra parte nos escuche, que sepa que existimos, 

que a pesar de que ha habido tanto tiempo de rezago social con respecto 

a este tema, este es el momento. Pensamos que la política institucional está 

cambiando, pero el cambio no ha sido gratuito: está sucediendo gracias a 

que ha habido organización de comunidades, de profesores que han sido 

pioneros de la educación indígena –que es totalmente diferente a hablar 

de educación indigenista–. Tenemos que empezar a ver la educación no 

solamente como transmisión de información, porque la educación indígena 

–la Dirección de Educación Indígena así lo ha manejado y nosotros así lo 

entendemos– es una política de valores. La expectativa que tengo en mo-

mentos como estos de encuentro productivo es escuchar las experiencias 

de muchos de nosotros para llevarlas y compartirlas con los compañeros; 

porque no se trata nada más de oír y manejar conceptos. Además es ne-

cesario encontrar la forma de contribuir a lo que se persigue de manera 

fundamental, por ejemplo, el rescate o la conservación de nuestra lengua, 

costumbres, tradiciones. Todo esto sumado al hecho de que es vital conocer 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 53

lo que sucede en el contexto nacional o incluso mundial, porque los indí-

genas ya no queremos vivir rezagados o ubicados en otro lugar: queremos 

la integración, lo que implica que se respeten nuestros valores, costumbres, 

tradiciones. En ese sentido, creo que hay coincidencia a nivel nacional, y de 

manera más concreta en Michoacán con los purépechas, los nahuas de la 

Costa, los mazahuas y los otomíes de la región de Zitácuaro.�

Participante 

Yo también diría que me escuchen los no indígenas para que se den cuenta 

de lo que pienso, de lo que siento.

Los huicholes estamos preocupados por lo que sucede en mi región en 

cuanto a la interculturalidad; más aún ahora; por eso se construyó nuestra 

escuela secundaria Wixarika, queremos promover en nuestros jóvenes la in-

terculturalidad. En este cambio de gobierno nos sentimos presionados porque 

la escuela secundaria Tatutsi Maxakwaxi� que tenemos, en dos ocasiones, se 

ha intentado oficializarla. El gobierno sabe que es una escuela incorporada, 

trabajamos puros wixarikas,� sabe lo que hacemos; allí estamos preparando 

para conservar nuestra cultura, para fortalecerla, nos queremos integrar, edu-

car, pero conservando nuestra cultura, que nos respeten. Con los cambios 

en educación sentimos más presión: hubo una asamblea en la comunidad de 

San Miguel Huixtita donde los inspectores nos explicaron que los maestros 

ya tenemos menos oportunidad de participar desde nuestra cultura, desde lo 

nuestro porque hay exigencias normativas que tenemos que cumplir, enton-

ces: ¿qué es interculturalidad?, ¿cómo se consideran las diferencias?

Participante 

Vengo de Guerrero,� y estoy vinculado a un departamento de Educación 

del Estado. Es interesante el trabajo que se ha estado desarrollando en ese 

�	 Grupos indígenas del estado de Michoacán, México.
�	 Centro Educativo Huichol.
�	 Pueblos indígenas en México, Los wixarikas o huicholes viven en la Sierra Madre     
Occidental de México, principalmente en los estados de Nayarit y Jalisco.
�	 Estado de la República Mexicana ubicado en las costas del Pacífico.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento54

espacio, aún aterrizan en pocas ocasiones con los docentes, sin embargo, es 

un trabajo que permite ir acumulando nuevas experiencias con respecto a 

la educación intercultural.

Me interesa que dialoguemos en esta forma como lo estamos haciendo, 

porque es conveniente ponernos de acuerdo en algunos conceptos que, tal 

vez, los concebimos de manera diferente; esto nos puede ocasionar algu-

nas disyuntivas en nuestros espacios de acción, de trabajo. ¿Qué es lo que 

queremos?

Desde el punto de vista indígena si utilizamos el término “incorporar” 

habría que preguntarnos: ¿para qué nos incorporamos?, ¿a quién y por qué? 

Porque incorporarnos significa precisamente que estamos desechando, ob-

viando, haciendo a un lado nuestros propios valores.

Tampoco estaríamos de acuerdo con la idea de que lo que queremos es 

que nos respeten, no. ¿Qué hay más allá del respeto?

Uno de los puntos generales que me interesó fue este diálogo interno, 

para que cuando estemos con nuestras comunidades utilicemos algunos 

conceptos más definidos. Quizá algunos de nosotros ya no valoramos nues-

tra cultura ni nuestros valores, aprovechamos los valores de la otra cultura, 

¿estamos realmente en una integración?, yo creo que es cierto que no pode-

mos unificar el discurso, pero sí podemos utilizar varios discursos que son 

parte de la vida social.

El producto del trabajo de la primera sesión provocó cambios –no al 

cien por ciento–, quizá personalmente me causó problemas con los com-

pañeros del equipo el utilizar los conceptos que aquí trabajamos, hubo fuga 

de ideas, no había comprensión y teníamos que dialogar, pero creo que este 

es el propósito del seminario: problematizar para construir conocimiento.

Participante 

Trabajo en el Ministerio de Educación Extraescolar de Guatemala, bási

camente cubrimos la educación indígena y mestiza, pero más que nada 

la educación extraescolar. Atendemos a una parte importante de la pobla-

ción.

Nosotros como indígenas debemos identificarnos ante los demás en 

cuanto a quiénes somos, cuál es nuestra responsabilidad y qué queremos, 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 55

para lograr que nos respeten y así no digamos ya que los indígenas so-

mos menores que ellos. Se han realizado distintos esfuerzos. Desde 1982 

se creó la educación bilingüe para niños escolarizados, en 1992 se creó 

la alfabetización bilingüe y en 2000 la educación extraescolar comenzó a 

sensibilizar y divulgar la importancia de la multiculturalidad e intercultu-

ralidad del país; estas acciones nos permiten, como indígenas, poder dar 

a conocer a los demás que nosotros sí ubicamos el espacio y tenemos la 

inteligencia de actuar para obtener la reconstrucción de nuestra actuación 

como pueblo.

Tenemos un espacio en donde el actual gobierno nos permite, de 

alguna manera, movernos en su política de actuación en la equidad, la 

interculturalidad, la sostenibilidad, la democracia y la modernización. Se 

está tratando de ver de qué manera podemos aprovechar estas ideas, pues 

en anteriores ocasiones no se nos había tomado en cuenta –siempre he-

mos sido excluidos del sistema de desarrollo social–. Sin embargo, hoy no 

tenemos la suficiente fuerza como para poder intervenir y aprovecharla. Los 

indígenas debemos estar conscientes de que nuestra obligación es entender 

y reconstruir para la nueva generación, lo cual se perdió anteriormente 

cuando nos quitaron el valor, el poder como personas –hace 500 años–. 

No nos lo quitaron en su totalidad, pero sí nos afectó en nuestro desarro-

llo: nuestros antepasados fueron asustados en cuanto a la práctica de sus 

sabidurías. Lo que ahora queremos es ganar el espacio necesario y apren-

der a aprovecharlo mejor para el beneficio del país, y que este espacio nos 

permita facilitar la formación intelectual para el futuro, y lograr una nación 

integral, es decir, en la que no haya discriminación –tampoco decir que 

el mestizo es menos–. Deberíamos construir una estructura de igualdad 

de oportunidades y, para lograr esto hay que mantener la identidad como 

pueblo. Nosotros tenemos muchos conocimientos prácticos, especialmente 

la cultura maya.

Me siento contento de estar aquí compartiendo esta experiencia, porque 

pareciera que estamos solos cuando nos encontramos en nuestro pueblo; 

pero con esta socialización, con este compartir de experiencias, nos senti-

mos animados a elevar nuestras ideas sobre qué queremos hacer, cómo lo 

vamos a hacer y quiénes van a intervenir.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento56

A partir del año 2000 hay un espacio en la política del gobierno actual 

que explicita la interculturalidad. Es en este sentido que debemos poner 

atención, practicar, ver de qué manera desarrollar esta interculturalidad. 

Anteriormente no era así, los indígenas podíamos presentarnos con un pro-

grama de educación bilingüe intercultural y no teníamos apoyo, ni espacio, 

ahora deberíamos aprovechar mejor este espacio para formar a las futuras 

generaciones, porque sí somos excluidos. Es como si fuéramos un país que 

está conformado sólo por mestizos: porque el sistema educativo se basa 

sólo en el castellano, como por ejemplo, el tratamiento legal de la población 

indígena. No hay conciencia de que cada pueblo, cada comunidad tiene otro 

idioma diferente. La palabra interculturalidad nos indica que puede abrirse 

un espacio de reconocimiento y que debemos ver de qué manera aprove

charlo para formar a nuestros hermanos, para que si cambia el gobierno 

actual en cuanto a que ya no va a pensar en nada de interculturalidad, es

taremos ya formados para poder tener voz, para decir que somos indígenas, 

con una cultura diferente a la occidental, y por lo tanto, como tales que

remos participar. Porque una de las cosas que nos afecta a los indígenas 

es la falta de participación: tenemos miedo de hacerlo y nos preocupamos 

de no hacerlo para no cometer errores. Esa es la concepción que los ma-

yas venimos practicando, porque desde un principio nos asustaron dicién

donos que no valemos nada y siempre esperamos la participación del 

mestizo. Sería importante, políticamente hablando, aprovechar el espacio 

para formarnos y concientizar a la población de que somos un pueblo con 

valor y una cultura con más potencia, y así participar en cualquier ámbito 

social en nuestro país. 

Participante 

Trabajo en una asociación de estudios de desarrollo rural en el estado de 

Puebla en México. Me dedico a trabajar con un grupo de mujeres apoyando 

proyectos de mejoramiento de la calidad de vida.

Al regresar a mi comunidad, luego del seminario anterior, me pregunté 

cómo estaba funcionando con ellas dentro del grupo, siendo yo indígena. Al 

platicar con las mujeres, emergieron muchas cuestiones y otra vez surgieron 

más preguntas. Por ejemplo, les pregunté cómo se sentían siendo indígenas 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 57

e intercambiando experiencias con los maestros mestizos que las capacitan. 

Respondieron que “ellos cambian las cosas” por ejemplo, la lengua, –y esto 

es para que no sean discriminadas– o la forma de vestir. Y no es que se 

apenen de ser indígenas, pero sí se sienten discriminadas. Ellas preguntaron 

cómo podían hacer, siendo indígenas, para que respeten su cultura sin que 

nos digan que somos menos.

En la asociación tuvimos otro taller sobre interculturalidad con los com-

pañeros que trabajamos ahí como alumnos, y se ve mucho la diferencia. 

Ellos tienen otra idea porque su familia les dice que tienen que estudiar y 

que no deben hablar ya sus lenguas porque van a ser discriminados.

Participante 

Soy mestizo, y comparto varias cosas con ustedes: por ejemplo, la idea de 

que lo que se requiere es incorporar la visión étnica, pero a la cultura de la 

sociedad mestiza y a la del Estado; porque ustedes tienen resuelto el proble-

ma de su identidad, los que tenemos problema somos los que estamos del 

otro lado. Me ha tocado ver en Guerrero que es muy difícil que los propios 

indígenas se sienten a la mesa y puedan ver las diferencias que existen en-

tre ellos, para construir desde esas diferencias proyectos propios. Esto lo he 

visto en el ámbito educativo, no sé qué ocurra con las demás sociedades in-

dígenas. Creo que sí era necesario este espacio, porque también se trata de 

reconocer los espacios y asumirlos como propios. He trabajado casi 24 años 

con profesores indígenas del nivel básico hasta el superior y me ha tocado 

ver que, a veces, es más difícil que los indígenas se pongan de acuerdo en-

tre ellos mismos que los mestizos –es la experiencia que viví ahí, no digo 

que así sea en general–.

Por otra parte, hay un eje que nos unifica: dicen que hay dos formas de 

crear conciencia política, una es por el hambre y otra es por la educación. 

Creo que todo proyecto educativo es un proyecto político, que la intercul-

turalidad está atravesada por la política, la ciencia, la educación y también 

por la religión; son ámbitos desde los cuales se puede trabajar la pedagogía 

de la diferencia. 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento58

Participante

Creo que es importante recuperar lo que expresa el compañero. Venimos 

de un sistema educativo tradicional, estamos condicionados por la visión y 

la política de un estado monolingüe, monoétnico; nuestros referentes enton-

ces son esos. Según la información y la formación que hemos tenido nos 

expresamos o tratamos de reflejar, y en la medida en que tenemos mayor 

ilustración y escolaridad queremos exhibir esa parte que hemos recogido 

de la cultura occidental. Esto no es malo, porque en todo caso es un arma 

para tratar de medirnos ante cualquier ser humano de que somos capa

ces de entender y hacer las cosas igual que cualquiera, pero esta práctica 

no debe conllevar el deterioro de la identidad, de la autenticidad de ese ser 

indígena. 

Por lo general, las políticas llevadas a cabo en el medio indígena no han 

hecho otra cosa más que implantar la ideología del Estado. El indigenismo 

jamás se preocupó por dignificar, desarrollar, difundir y compartir para todos 

los mexicanos lo indígena; el indigenismo trató de incorporar, de asimilar.

¿Dónde queda lo indígena? Los indígenas, no alcanzamos a entender lo 

propio, cada quien lo asume según como lo ha entendido; pero tal vez no 

como lo practica y el aterrizaje es precisamente en la práctica, pues es ahí 

donde se cristaliza lo que estamos pensando, lo que nos convence. La con-

ciencia se adquiere en situaciones vitales como el hambre, pero también por 

convicciones en cuestión de solidaridad hacia una lucha que nos convenza, 

que nos permita compartir una meta, un objetivo concreto. En ese sentido, 

el indigenismo cayó por su propio peso, pero lo ha evidenciado más el 

movimiento zapatista de 1994. Antes, en México y en otros contextos, no se 

pensaba en los indígenas o se pensaba en ellos en términos paternalistas, 

asistencialistas, despectivos y peyorativos. Es hasta que surge el movimien-

to de dignificación y lucha social y política, que todo el mundo empieza a 

revisarse a sí mismo y a descubrir que lo indígena es valioso, que no puede 

ser excluido en el desarrollo del país.

Los mexicanos todavía no alcanzamos a entender, y no me refiero sólo 

a los indígenas, puesto que este asunto es de todos los mexicanos. Los in-

dígenas tenemos que ser más conscientes de esto, defender lo propio, no 

a partir de los libros ni de los discursos, sino de nuestras raíces profundas; 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 59

pero, ¿cuáles son esas raíces profundas?, ¿cuáles son esos usos y costum-

bres cuando la cultura es dinámica? Quisiera recordarles lo que dijo la co-

mandante Esther cuando habló sobre los usos y costumbres: dijo “nada es 

estático, no se trata de que si por años se hace lo mismo, esas prácticas se 

vuelvan costumbres, ya sean propias o impuestas”. A la mujer indígena, por 

ejemplo, se le ha tenido marginada, oprimida y eso no quiere decir que esto 

se tenga que aceptar sólo porque se identifica como una práctica indígena. 

Todo esto se tiene que analizar, revisar, para modificarlo. Lo importante es 

que en este momento estamos viviendo otra etapa histórica, en que la figura 

de los derechos humanos es un elemento central en esta visión; no los dere-

chos humanos al estilo del liberalismo, sino los derechos colectivos: no me 

refiero al derecho individual, sino a los derechos humanos colectivos. Esto 

es lo que todavía no ha cuajado, no solamente en México, sino también a 

nivel mundial. Tenemos que ir aprovechando la información que podamos 

agenciarnos para interpretar mejor nuestra propia identidad, nuestras prác-

ticas, nuestro propio ser de indígenas.

Es un aprendizaje constante que no solamente está en los libros, en los 

maestros, en el sentido tradicional, sino en los mayores, en las personas 

que viven en la comunidad. Muchos de nosotros ya no somos tan repre-

sentantes de nuestra comunidad porque salimos hace mucho tiempo; nos 

hemos dedicado a estudiar, a investigar y a escribir sobre lo que dicen de 

nosotros los libros, somos una especie de repetidores. De todo eso tene-

mos que despojarnos para tratar de aproximarnos a lo auténtico como indí-

genas, como seres humanos con características específicas definidas. Esto 

es lo que creo que nos cuesta trabajo, porque generalmente muchos de 

los indígenas adoptamos la práctica de los mestizos y por ahí nos vamos. 

Llevamos en los pies todo lo que encontramos de lo indígena y no es eso 

lo que queremos.

En un curso que impartí, pregunté a los participantes sobre qué sabemos 

los indígenas de lo indígena: tardamos mucho para ir ubicándonos como 

indígenas porque, en primer lugar, había que hablar en náhuatl; algunos 

empezaron a decir “según tal autor...”, ¡no!, les dije; olvidemos que tenemos un 

título, un posgrado, –eso de alguna manera está bien porque nos sirve de 

elemento de negociación con los otros–, pero ahora ubiquémonos como 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento60

indígenas: ¿tenemos libros, escritos, que nos puedan apoyar?, porque lo que 

ustedes están diciendo lo dicen los libros de antropología, de sociología, 

etc., pero como indígenas ¿qué sabemos?, ¿qué queremos decir?

Comenzaron a reconocer que sabemos música, danza, herbolaria, cues-

tiones terapéuticas y alimenticias, etc., y de toda la relación que hicimos 

llegamos como a cuarenta cosas muy importantes que se pudieron haber 

derivado en toda una tesis profesional. Esto nos da la idea de que tenemos 

que aterrizar, mirarnos, para que a partir de ahí veamos cuánto de indígena 

llevamos todavía. Tal vez nos queda de indígena el simple discurso, y claro 

que convencemos a cualquier mestizo, porque ellos son hábiles en el dis-

curso, o a otros indígenas que también están en la misma línea y aplauden: 

“qué bonito habla fulano de tal, vamos a postularlo para que ocupe un car-

go dentro de la estructura”, pero ¿dónde queda lo indígena?

Participante

Pienso que los criterios que maneja el inegi� para ubicar quiénes somos 

indígenas y quiénes no, los tendríamos que construir nosotros de acuerdo 

con cómo vivimos, cómo nos relacionamos, cómo nos identificamos. No tiene 

tanta importancia cómo nos vestimos o cómo aparentamos ser, sino más 

bien lo interno. Eso es lo que nos identifica como indígenas y no indígenas; 

por ejemplo, la cuestión de la tenencia comunal de la tierra, la organización 

interna que se da en las comunidades en cuanto al derecho de uso de la 

tierra, etc. Hay muchas comunidades en donde ya no se habla el idioma au-

tóctono, ya no se usa el traje regional y han sido devastadas; sin embargo, se 

siguen identificando como comunidades indígenas, ¿por qué? No sé si habría 

que profundizar en esta cuestión para demostrarles a los no indígenas que 

efectivamente somos indígenas, o más bien demostrarnos y reconocernos a 

nosotros mismos que realmente lo somos y estamos en esa lucha intermina-

ble por el respeto y la reivindicación de los derechos como pueblo.

Hay muchas cosas que nos unen y nos separan, sobre todo los medios 

de comunicación que nos van acarreando cuestiones culturales de otros 

�	 Instituto Nacional de Estadística, Geografía e Informática de México.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 61

espacios, de otros niveles y, queramos o no, están también incursionando 

dentro de nuestra sociedad.

Lo indígena está presente desde hace más de 509 años. La invasión eu-

ropea no pudo terminar con nosotros: cortaron nuestras ramas, frutos, ho-

jas, tallos, pero las raíces no. La prueba es que estamos aquí, no nos queda 

más que unir los esfuerzos en esta conquista por convertirnos en un pueblo 

autónomo, libre, que decida su propio rumbo de vida.

Participante

Indudablemente, estamos en un proceso de apropiación de conceptos 

–como la cuestión intercultural– y creo que todavía nos falta repensar/

nos más, por eso tampoco podría decir que hay que rechazar lo teórico o 

a los teóricos, más bien diría que tenemos que valernos de las teorías, ex-

periencias e investigaciones para ubicarlos en nuestro contexto. ¿Qué de lo 

teórico?, ¿qué me están diciendo los libros, las fuentes, las investigaciones, 

las personas?, ¿es viable o aplicable en mi comunidad o contexto en el que 

me estoy desarrollando?

Tenemos que aprovechar estos espacios de reflexión. Entendemos que 

es saludable que hablemos como indígenas, pero hacemos hincapié, con 

mucho énfasis, en que nos escuche el otro; ¿por qué? porque entendemos 

que es la otra parte la que tiene que reconocer que existimos. Pero no al-

canza con decir “aquí estamos”; tenemos que seguir haciendo, en nuestro 

campo, algo por nuestras comunidades. Por ejemplo, en el enfoque que da 

la Dirección General de Educación Indígena (dgi) a la cuestión intercultural, 

se dice que más que un problema de instrucción, es de valores. ¿Cuáles son 

los valores más importantes de los indígenas? Por ejemplo, ¿los de respeto 

a nuestras organizaciones, de que la gente con experiencia es la que nos 

guía en las comunidades, es decir, a nuestras costumbres, a nuestras organi-

zaciones tradicionales? Ese es el respeto que pedimos y, esto, tiene que ver 

también con lo político y lo económico, además de lo cultural. Es algo que 

de alguna manera se expresa en todos los niveles de la realidad.

Tampoco iremos a los extremos en usos y costumbres: por supuesto, 

hay aspectos que tenemos que ir mejorando. No queremos mantener tra

diciones que nos afectan, como el alcoholismo que no es sólo entre los indí-



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento62

genas un problema sino también a nivel nacional. Esa costumbre está muy 

arraigada en nuestras comunidades y no queremos seguir sosteniéndola.

Reconozco que nos falta saber más sobre interculturalidad, habría que 

pedirles a las instituciones y a las organizaciones que generen más espacios 

de pensamiento, de reflexión acerca de esta cuestión. Qué bueno que la 

dgi ha cambiado su visión,� su política educativa: ahora se pretende que 

nosotros, con todas las deficiencias que tengamos o lo poco o mucho que se

pamos, vayamos construyendo ese nuevo modelo, sin imposición.

Este es un momento determinante para todos los profesores que tene-

mos la responsabilidad de sistematizar los procesos educativos en la educa-

ción formal; decimos que no es lo único, sabemos que la sociedad misma 

enseña mucho más. En este espacio educativo, nosotros, los de educación 

indígena, tenemos que hacer algo y aprovechar la coyuntura política. Si no 

lo hacemos, creo que las mismas comunidades nos van a cuestionar. Tene-

mos que asumir la responsabilidad de ir a las acciones, porque el discurso 

se oye bien, pero lo más difícil es la práctica.

Participante

En cuanto a los elementos de la cultura, debemos tomarlos en cuenta para 

poder dar mayor realce a la importancia de cada comunidad, porque te

nemos que valorar desde las raíces cómo está conformada la comunidad, 

y, esto sería posible solamente a través de la participación de los ancianos. 

Hay que buscar a los líderes comunitarios para que participen también en 

el proceso educativo, porque si la formulación de un diseño se piensa desde 

un escritorio en solitario, lo más probable es que no llevaría un contenido 

que responda a las necesidades y características de la población. Aunque se 

requiere un gran esfuerzo, no es imposible. Es necesario tomar en cuenta 

los elementos culturales con los que está conformada la población para que 

desde ahí nazca –o renazca– el valor que va a tener cada ser humano.

Esto lo digo porque hemos tenido ya experiencias en este campo: los 

especialistas diseñan proyectos de educación bilingüe, pero la población no 

�	 Sexenio del presidente Vicente Fox Quezada, 2000-2006. 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 63

los acepta porque tomaron en cuenta elementos que no están reconocidos 

en la comunidad. La tarea es investigar, descubrir quiénes son, cuáles son 

los elementos importantes que forman la comunidad desde el punto de vista 

de los ancianos. Así, podríamos facilitar y elevar la lealtad de la población, 

el pensamiento de que ellos estarán coincidiendo en los contenidos y obje-

tivos. Nosotros tenemos una gran tarea como educadores, una gran respon-

sabilidad; es el momento trascendental de ponernos de acuerdo y descubrir 

de qué manera podemos atender mejor a la población, de acuerdo con sus 

características, en su contexto cultural y comunitario.

Participante

Recuerdo que en el pueblo al que pertenezco, ubicado en el municipio de 

Mexquitic� cuando yo estaba chico, mi papá me llevó con él a vender gana-

do a la gente del lugar; ellos pensaron que teníamos mucho dinero. Plati-

cando con un viejito mestizo, me dijo que nosotros, los indígenas, siempre 

seremos indígenas, aunque tengamos mucho dinero o los mejores estudios, 

aunque dejemos la lengua, el vestido, etc., dijo: “Nunca te vas a igualar a 

nosotros.” 

Sin embargo, a mí me enseñaron que no nos toca a nosotros maltratar 

a los no indígenas, así como ellos lo hicieron con nosotros; luego, después 

de algún tiempo, a esa gente de la que estoy hablando, cuando llegaban 

a mi casa, mis papás les daban alojamiento. Me di cuenta de que el trato 

hacia nosotros no era igual. Tenía razón el viejito: a nosotros nos mandaron 

a dormir en donde había montones de tazoles para los animales o a veces 

nada más afuera del corral. 

Los profesores somos culpables también de toda esta situación. Por 

ejemplo, en las comunidades indígenas estamos esclavizados al alcoholis-

mo; en mi pueblo, San Miguel Huixtita, tengo muchos años luchando contra 

el alcoholismo y lo que me duele es que los mismos compañeros –pro-

fesores, enfermeros– son los que llevan el problema porque tienen tien-

das y venden cerveza, tequila; no les importa venderles a los menores de 

�	 El municipio se encuentra localizado en la zona centro del estado de San Luis Potosí en 
México, al oeste del estado de Zacatecas.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento64

edad, aunque esté prohibido ante la ley. A veces nosotros decimos que hay 

que pensar, hacer y caminar como mestizo; yo digo que también estamos 

aprendiendo cosas negativas. Los profesionistas somos los que tenemos que 

mejorar, porque si bien es cierto que aunque nos pintemos, nos pongamos 

la etiqueta que nos pongamos, lo indígena nunca nos lo vamos a quitar. 

Debemos estar preparados y conscientes para poder diferenciar y aprender 

lo bueno de la cultura no indígena.

Participante

¿Por qué pedimos que nos respeten los no indígenas? Desde el enfoque 

que pretendemos darle a la educación en este aspecto, estamos intentando 

lograr más bien cambios tanto en la conducta de ellos como en la nuestra. 

Pedimos que ellos nos respeten, pero también sabemos que nosotros de-

bemos aprender a respetar su cultura; esto permitirá que avancemos en un 

ambiente de respeto mutuo entre los diferentes grupos sociales, lo que creo 

persigue la interculturalidad. Por eso el enfoque intercultural a la educación 

debería de ser común a todo el Sistema Educativo Nacional, no solamente 

para la educación indígena. Con esto se superaría lo que dice el compa-

ñero, porque es cierto que esta discriminación se da precisamente debido 

al comportamiento de la gente mestiza. No hemos logrado sensibilizarlos, 

convencerlos de que todos somos iguales: con una cultura diferente; pero 

que, finalmente, todos, en nuestro caso, somos mexicanos y que el respeto 

recíproco nos llevaría a una convivencia pacífica.

Participante

Es cierto que concebimos la educación intercultural como la mejor manera 

de lograr esa capacidad de vivir y convivir con todos, así como para poder 

asumir también las mismas funciones que desarrollan los mestizos. Esas 

acciones nos van a permitir llegar a este nuevo enfoque propuesto. Es cierto 

que lo intercultural, como educación, no es exclusivo de las comunidades 

indígenas. Sin embargo, al menos en México, la educación intercultural es 

sólo para los pueblos indígenas y no está incluida la otra población; aquí 

sí es conveniente la propuesta de un proyecto educativo intercultural para 

todo el país, porque entiendo que en lo intercultural hay también gente no 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 65

indígena que trabaja en comunidades indígenas. A nivel macro tenemos en 

México personas extranjeras, que hablan su propio idioma y tienen que ser 

atendidos. No es posible continuar con esa concepción específica de la edu-

cación, esto tiene que cambiar si realmente se desea una educación para la 

convivencia y el respeto a las diferentes identidades. 

Participante

Desde las reflexiones coincidimos que en el impacto de la conquista se 

enfrentan dos proyectos, dos visiones del mundo: un proyecto de los con

quistadores, hegemónico, avasallador, que trató de acabar con todo lo que 

se ponía de obstáculo para lograr sus propósitos y el de los conquistados 

que han venido manejando implícitamente su propio proyecto. Por eso 

es que estamos sobreviviendo. En esta confrontación de los dos proyectos, 

los indígenas hemos ocupado diferentes roles, en donde algunas veces nos 

han utilizado o hemos sido siempre instrumentos para el propio sistema, 

para el proyecto hegemónico. No somos tan conscientes de este rol, en la 

década de 1970, algunos compañeros de mi generación empezamos a analizar 

este escenario, esta situación; veíamos algunas alternativas: creamos algunas 

organizaciones que pretendían ser independientes, pero el Estado está siem-

pre al acecho de ver qué puede obstaculizar. Estas organizaciones tuvieron 

una vida corta, pues más adelante los compañeros que más participaban en 

ellas fueron coptados por el mismo Estado o los partidos políticos; es muy 

tentador para un líder mejorar él, su familia y su grupo social. Vimos que 

estas luchas políticas, cuando no tienen una verdadera autonomía, una fuerza 

propia y recursos propios, siempre salimos perdiendo en las negociaciones.

A finales de la misma década de 1970, justamente, lo que se venía propo

niendo a nivel político se tradujo en propuestas más académicas. Pensamos 

que tal vez las nuevas generaciones de indígenas podrían tener una forma-

ción más sólida desde el punto de vista académico, de tal manera que ellos 

podrían contribuir a potenciar a sus pueblos. Hubo la primera generación 

de etnolingüistas de 53 compañeros que terminaron sus estudios. Después 

egresó la segunda generación, a principios de 1980. Paralelamente algunos 

de ellos estudiaron en El Liceo, que luego fue el sis, se recibieron como uni-

versitarios, licenciados en Ciencias Sociales. Posteriormente en la Universidad 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento66

Pedagógica Nacional se formaron licenciados y algunos posgraduados con la 

misma expectativa de que tal vez políticamente podríamos ocupar espacios.

Sin embargo, esta expectativa de que formados a nivel universitario 

podríamos hacer algo como unidad, de tener una mayor presencia frente al 

Estado, a la estructura, hizo darnos cuenta de que estamos cada vez más 

diluidos. Podríamos preguntarnos: ¿para qué y a quién le sirve este esfuerzo 

de formación?

Indudablemente a nivel individual el licenciado, el posgraduado, tiene 

tal vez mejores percepciones económicas y sociales, pero a mi modo de ver 

está mucho más enajenado, porque realmente no nos forman como sujetos 

para participar colectivamente con nuestros pueblos, sino más bien nos for-

man para que ayudemos al Estado para que sirvamos de cuña; como dice 

el dicho “para que la cuña apriete debe ser del mismo palo”. Entonces, a 

mayor ilustración de las nuevas generaciones indias, mayores posibilidades 

de implantación de los propósitos del Estado. Esto me molesta y es mi pro-

blema, porque he sido una especie de actor partícipe en todo este proceso, 

he hecho todo el esfuerzo por tratar de defender mis convicciones, mi línea 

de pensamiento, mi práctica, pero uno sólo no puede componer el mundo, 

lo que me queda de satisfacción es que he tratado de ser congruente con lo 

que pienso y hago.

¿Qué propongo?: trabajar una propuesta de un proyecto educativo pro-

pio, que potencie y dignifique a las comunidades, a los pueblos y grupos 

étnicos, de tal manera que realmente se pueda incidir en las decisiones. Esto 

es muy difícil si no se tiene la fuerza, la participación y el trabajo de todos. 

Porque en primer término tenemos que analizar nuestra propia conciencia y 

práctica como profesionistas indígenas; porque a veces somos el verdadero 

obstáculo, somos como un sector intermediario, no para potenciar a sujetos 

individuales y colectivos que son nuestros congéneres, sino para ver cómo 

nos incrustamos en el sistema y ayudar consciente e inconscientemente al 

mismo. En este sentido, lo que primero tendríamos que ver cuál es nuestro 

papel, si realmente es histórico como sujetos indígenas o sólo cumplimos 

con un papel mediatizador.

Si he de trabajar con la gente y mis compañeros, debo estar alerta de 

si estoy condicionando las conciencias o potenciando posibilidades para el 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 67

dar o darse cuenta de la realidad, pero eso sólo es posible si trabajamos en 

el mismo sentido, es decir, si hay una horizontalidad en la construcción co-

lectiva de ese proyecto educativo. Siento que este es el reto. ¿Cómo va a ser 

esa propuesta?, una propuesta de conjunto que aglutine a los sujetos capaces 

de construir proyectos comunes.

Participante 

Como síntesis de este grupo de trabajo quisiera plantear lo siguiente:

•	 La exigencia de que nos escuchen. Esta es una problemática indígena 

porque hay una gran ignorancia por parte de la sociedad mestiza de 

esta población y su realidad.

•	 El reconocimiento de los derechos de los pueblos indios pasa por el 

territorio y la educación.

•	 Entre los indígenas hay muchas cosas que nos unen y otras que nos 

hacen diferentes, ¿cómo construir la interculturalidad en la diversidad?

•	 Es necesario definir al indígena en el contexto actual, es decir, qué 

significa ahora ser indígena.

•	 La educación intercultural no debe ser sólo para los indígenas, sino 

para todos y en todas las modalidades educativas.

•	 Los indígenas no podemos seguir discutiendo nuestros problemas 

desde los mismos enfoques que los mestizos.

•	 Los indígenas tenemos que encontrar la manera de reflexionar sobre 

nosotros mismos que, al mismo tiempo que nos permita preservar lo 

propio, no nos lleve a autoaislamientos o fundamentalismos.

•	 Los indígenas necesitamos encontrar el equilibrio entre la defensa de 

lo propio y la búsqueda de espacios para ser escuchados.

•	 La reivindicación de las tradiciones y costumbres no es una posición 

conservadora, porque se hace desde una exigencia de cambio: se 

trata de que se nos reconozcan, justamente, para re-significarlas.

•	 Los indígenas no podemos ser excluidos del desarrollo del país.

•	 La defensa del indígena tiene que partir de las raíces más profundas 

que le dan identidad.

•	 Los indígenas tenemos que plantearnos una cuestión central: ¿qué 

tanto sabemos de nosotros mismos?



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento68

2.1. A modo de reflexión. Estela Quintar

Podríamos retomar para repensar/nos la pregunta: ¿dónde están las difi-

cultades? Pareciera que estos comentarios son portadores de un problema 

central: “el conocimiento”. 

El deseo de saber –de sí y de los otros– es la fuerza de la búsqueda, de 

la indagación y la posibilidad de construir conocimiento (como articulación 

compleja de sentidos y significados en el mundo simbólico) que, como hemos 

venido afirmando, no es lo mismo que manejar y manipular información.

Si hay deseos de saber y construir conocimiento, una exigencia de razo-

namiento básica es cuestionar/se, preguntar/se acerca de ese algo o alguien 

del cual se desea saber. Así, el otro deja de ser un extranjero, un extraño y 

pasa a ser parte de mi mundo de vida, de mi mundo simbólico, de mi deseo 

de saber como posibilidad incluyente. Este proceso que hacemos cotidia-

namente en el devenir del vivir, paradójicamente cambia en los procesos 

educativos –escolares o no escolares–. El otro se transforma en exterio-

ridad10 y como tal no lo considero sujeto en relación con conocimiento, lo 

considero bárbaro a civilizar, a colonizar. Este es el sustrato de la educación 

formalizada, sin dimensión pedagógica. 

La dimensión social de lo pedagógico hace referencia a la memoria y 

el olvido, a los procesos históricos, humanos y sociales que constituyen la 

vida que da identidad cultural y de género. Esto lo tenían claro nuestros 

ancestros. La dimensión pedagógica sostiene y sostuvo múltiples modos de 

cohesión y conformación de lo comunitario, de lo social y de un modo 

de ser en el mundo. Luego, con la modernidad, se vuelve “ciencia” de “ori-

gen griego” y se olvidan sus aspectos constitutivos, lo que le da sentido: 

sujeto, realidad, historicidad, es decir, cultura y se le traduce en un cuerpo 

de ideas que conduce a la cultura, al modo de la “paideia” que excluye a 

bárbaros, esclavos y mujeres y que a-historiza y formaliza en la civilización 

una dimensión profundamente humana, que estructura identitariamente a 

10	Un tratamiento de este tema de la exclusión y la totalidad es abordado originalmente por 
Dussel Enrique en: Filosofía de la liberación, edicol, México 1977, y Filosofía de la liberación 
latinoamericana, Bogotá, Nueva América, 1979.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 69

los pueblos. El otro como exterioridad convoca al pre-juicio y al juicio desde 

la referencia propia, es decir, no se abre al conocimiento. 

Desde lo que postulamos, lo que se ve como dado, esconde muchas rea

lidades y el desafío es develarlas, deconstruyendo lo que se expone como 

realidad naturalizada para ver qué hay detrás de lo que se muestra reconstru-

yendo nuevos sentidos y significados. Esto implica un mayor movimiento, más 

complejo, de las exigencias de razonamiento. La información se reduce a la 

explicación; la construcción de lo posible desafía el pensamiento y la realidad, 

así el conocimiento es una producción significada en recortes de realidad que 

historizan no sólo al sujeto que conoce, sino también a lo que conoce. 

El sujeto cognoscente se sitúa, así, en relación con conocimiento y se 

abre a múltiples interrogantes en el deseo de saber del otro y de lo otro. 

Antes de prejuzgar desde los marcos de referencia construidos, se dispone 

en actitud de apertura y escucha a lo que el otro dice de sí, en todos sus 

lenguajes, aun desde el silencio, pasando por su corporeidad, por su gestua-

lidad, etc., dejándose “afectar” por ese otro y su contexto. 

Una cuestión para preguntarnos es qué pasa a través de los procesos de 

escolarización, y educativos en general con la curiosidad. Es muy probable 

que nos encontremos ante un escenario doloroso de mutilación de esta apti

tud que abre a la búsqueda. Muchas veces, y bajo una lógica de enseñanza 

y aprendizaje colonizante –en tanto se imponen visiones y versiones de 

mundo a través de la memorización que imprime información como ve-

raz–, se va corroyendo esta capacidad innata que nos hace profundamente 

humanos y libres en tanto nos conecta con el deseo de saber de sí y del 

mundo. La capacidad de curiosidad es la posibilidad de crear y desarrollar la 

imaginación, de ir más allá del “supuesto” de verdad explicativa de lo real.

Por lo general, en el ámbito escolar o en el de las ong11 dedicadas a la 

educación, es tan fuerte la prescripción –dada como información curricular 

o como versiones de mundo– que, bajo buenas intenciones civilizatorias, 

negamos permanentemente al sujeto portador de su cultura, incapacitándo-

lo para transformarla desde “su” decisión y autonomía.

11	Organizaciones no gubernamentales.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento70

¿Para quién o quiénes era un problema el indígena? Y hoy por hoy, 

¿para quién lo sigue siendo?, ¿por qué es ahora un problema la intercultura-

lidad en América Latina?, ¿por qué ahora si esta realidad opresiva ha existido 

y sigue existiendo desde hace más de 500 años?

Este ejercicio de reflexión que venimos haciendo, que por otro lado 

creo magnífico, afecta mi vivencia y me lleva nuevamente a preguntar: ¿has-

ta dónde prescribimos problemas en nuestro trabajo de formación?

En lo que vengo diciendo quedan explícitas dos tendencias epistémicas 

y didácticas que configuran distintos paradigmas: el explicativo y el de la 

crítica.12

La crítica implica distanciamiento del fenómeno para interrogarse so-

bre él y comprenderlo, aprehenderlo; y es, en este proceso de apropiación, 

que se gesta y se genera el proceso mismo de la acción transformadora. Y 

esto nos obliga a mirar, a escuchar y sobre todo “sospechar”13 –como di-

ría Sigmund Freud– de nuestros propios esquemas de creencias y acción. 

Este es el trabajo permanente de hacer con-ciencia, es decir, conocimiento 

historizado.

En este sentido, la crítica, como modo de razonamiento, implica proble-

matización. No siempre la problematización se formaliza como pregunta y/o 

interrogante, sino que más bien da cuenta de una forma de conocer, de abrir 

12	Una conceptualización que creo clara a este respecto es la de José Pablo Feinmann en La 
sangre derramada. Ensayo sobre la violencia política, Ed. Ariel, 1998, “el concepto de crítica 
implica la noción de distanciamiento, El hombre debe distanciarse del orden de lo dado 
para poder establecer su libre juicio crítico sobre él... La crítica es, siempre, una ruptura 
con el orden de lo dado... La crítica conduce a la praxis. Hay que distanciarse de lo fáctico 
para poder criticarlo, y esta crítica implica el desenmascaramiento de relaciones sociales de 
injusticia... La crítica es, así, el supuesto de toda praxis de transformación. Porque la crítica 
es la conciencia de la opresión”. ”(p. 14, Ariel, 1998).
	 Estas temáticas –de lo explicativo y lo crítico como aprehensión– están tratadas con 
solvencia en los capítulos IV y V, pp. 145 y 183, respectivamente, en Horizontes de la Razón 
I, de Hugo Zemelman, Anthropos, 1992.
	 También los desarrolla Henry Giroux en: Teoría y resistencia en educación, Siglo XXI 
Editores, 1992, primera parte, pp. 26 a la 149. 
13	 Foucault, Michel, Hacia una política de la interpretación de Freud, Marx y Nietzsche, El 
Cielo por Asalto, Argentina, 2000.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 71

el fenómeno en su multidimensionalidad, dejando paso al deseo de conocer. 

Para esto es necesario un sujeto con-movido con el otro y con lo otro, con 

el mundo de vida que trae.

Un ejemplo de esto podría ser el tratamiento que a veces se da al tema 

de género. Para muchas mujeres citadinas, ladinas y/o mestizas y profesio-

nales, la cuestión de la reivindicación de lo femenino es una determinación 

histórica que tiñe cada vez más la mirada sobre el mundo de las relaciones

sociales. Esta determinación devenida en condición se vuelve confusa para 

muchos de quienes participamos de esta postura como parte de la crítica 

social.14 Determinadas prácticas dogmáticas de esta postura suelen trasladar 

parámetros teórico metodológicos o simplemente culturales, sin mediacio-

nes históricas. Se hacen afirmaciones, comparaciones y/o analogías poco 

serias y respetuosas de la mujer indígena que se “pretende” liberar. A ve-

ces trasladamos nuestras propias confusiones referenciales de reivindicación 

a las mujeres indígenas, concretando intervenciones desde fuertes sesgos 

“moralizantes” o “políticamente” o “éticamente” correctos.

Lo importante aquí es generar los espacios suficientemente reflexivos 

para que las propias mujeres indígenas vayan rearticulando sus sentidos y 

significados. Ahí tendríamos que detenernos en las mediaciones culturales 

que nos permitan acercarnos al otro (u otra) estableciendo relaciones de cono

cimiento, incluyentes como es la cultura y no civilizatoria y excluyentes de lo 

que considero incorrecto. En otras palabras, no es lo mismo potenciar al sujeto 

para que desde su conciencia histórica construya su realidad, que “enseñarle” 

en el sentido de lo que, a su vez, me enseñaron como correcto y verdadero. 

14	Quiero dejar sentado que este no es un juicio negativo ni al movimiento feminista ni 
mucho menos a los movimientos –intelectuales y sociales– vinculados al género; sí estoy 
describiendo cuestiones de fácil constatación empírica donde se hace un uso a-crítico de la 
teoría y se trasladan a-históricamente sistemas de ideas o creencias más allá de los sujetos 
concretos. Lo que cuestiono son las posturas epistémicas, teóricas y/o metodológicas lineales 
y causales que se transmiten y transfieren mecánicamente, sin mediaciones históricas que le 
den sentido al colectivo –otras u otros–. Muy por el contrario, destaco a teóricas y militantes 
del género como Celia Amorós (española); Patricia Ravelo (mexicana); la recientemente 
fallecida Graciela Hierro (mexicana), así como a Judith Butler (estadounidense), entre 
otras. 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento72

Una vez más sostengo que no se puede reducir a otro los esquemas 

propios. Si la realidad me muestra esquemas que considero de subordi-

nación, metodológicamente –y desde esta propuesta epistémico didácti-

ca15– transformo estos esquemas en dispositivos de interrogación, más que 

de determinación; es decir, no supongo que si no habla es porque está do-

minada (causa- efecto), porque a lo mejor sucede otra cosa; si una mujer no 

habla puede ser que tenga miedo, pero también pueden pasarle otras cosas 

por ejemplo, que esté disfónica, que no tenga ganas de hablar o esté usan-

do el silencio como modo de resistencia, o de manipulación. En fin, lo que 

quisiera señalar es que la cuestión es más compleja de lo que la vemos y, 

en ese sentido, ubicar y ubicarnos históricamente como sujetos en relación 

con conocimiento, es fundamental. Más aún si hablamos de potenciación 

del sujeto desde una perspectiva crítica.

La crítica conlleva a una exigencia de articulación del razonamiento 

que interrogue a las diferentes dimensiones de la realidad de lo que creo que 

es un problema en su contexto. Esto no está presente sólo para efectos de 

procesos de investigación sistemáticos, sino que tiene presencia en toda 

situación donde esté presente la intención de promover conocimiento, de sí 

y del mundo –escolar o no escolar–; me refiero específicamente a todo 

proceso de enseñanza y aprendizaje sistemático. En este sentido, uno ense-

ña de la misma manera que investiga, en tanto tiene una misma colocación, 

una misma postura epistémica; es esta postura la que orienta la acción de 

investigar o de enseñar. Lo que cambia es lo que se construye como cono-

cimiento y el sentido de esa construcción. En esta perspectiva, tanto en el 

proceso de investigación como en el de enseñanza, nosotros consideramos 

como angular al sujeto histórico y sus propias significaciones de mundo, y 

es desde allí, desde estas relaciones de complejidad, que se promueve el 

ejercicio de problematización.

15	 Me refiero tanto a la epistemología de la conciencia histórica o del presente potencial de 
Hugo Zemelman como a la didáctica no parametral, propuesta teórica y metodológica de en
señanza y aprendizaje que se sostiene en esta postura epistémica. 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 73

Participante

Estoy completamente de acuerdo contigo, sin embargo, en las comunidades 

indígenas, y conociendo el trabajo de algunas ong, la propia proyección está 

vinculada con algo real: se ven a mujeres golpeadas, hay violencia, esto es 

algo real y concreto; esto causa un enorme conflicto frente al cual no pode

mos dejar de decir “hay que hacer algo”. No podemos aceptar una mujer 

golpeada, eso es una injusticia, así empiezo a interpretar lo real, desde lo 

que estoy viendo y estoy convencida de que tengo que hacer algo.

Estela Quintar

Lo importante de esta intervención es el poder con-moverse frente a la reali-

dad, a lo que ocurre y dejarse impregnar para poder actuar, es fundamental 

para ser un trabajador de la cultura. El asunto es qué hacer. 

Quisiera volver a traer aquí lo que he dado en llamar el triángulo rela-

cional: ética, con-pasión y responsabilidad. Esos conceptos estructurantes 

del triángulo relacional, son las coordenadas que permiten, en mi opinión, 

colocarnos en la relación sujeto/sujeto, desde una perspectiva de inclusión 

del otro; el otro que si lo asumo como tal, siempre altera, conmueve mi estar 

siendo sujeto en una matriz emocional, histórica y social. Es esta conmo-

ción la que genera acción. Aquí está lo interesante de este desafío. ¿Cómo 

acciono?, ¿desde dónde?, ¿desde mis referentes histórico-sociales o desde 

mi articulación a ese otro diferente?, ¿qué busco?, ¿cambiar la conducta o la 

conciencia de esa conducta?, ¿reparar mi propia historia?, ¿cuál es el sentido 

de la intervención como trabajador de la cultura?

La “compasión” es una energía amorosa que invade afectando al sujeto; 

un afecto que implica conocimiento de sí y del otro, de lo contrario, puede 

ser alienación. La compasión está gestada por el conocimiento del otro lo 

que implica responsabilidad, es decir, hacerme cargo de lo que conozco y 

lo que quiero saber –“asumirse los fuegos” como diría E. Galeano16– y vi

ceversa. Es decir, al reconocerme en estas posibilidades, las reconozco en el 

otro.

16	Galeano, Eduardo, El libro de los abrazos, Siglo XXI de España Editores, S.A., 1989, 
reedición, 2003.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento74

Este proceso de re-conocimiento es el que instala la necesidad radical 

de reconstruir sentidos y significados, que incluyan a los sujetos de la rela-

ción, desde lo que son y sienten, en la exigencia de búsqueda de sentidos, 

produciendo transformaciones micrológicas, pero poderosas.

En este proceso relacional adquiere relevancia un concepto tan com-

plejo como el de la ética, entendida como la capacidad de elegir, de op-

tar.

La ética, como opción implica actos de conciencia –de conocimien-

to– más complejos. Es desde allí donde entendemos que debemos actuar 

con la intención de promover y provocar elecciones con sentido. En esta 

perspectiva, la problematización, como método, es algo más que interroga-

ciones, es saber interrogar con sentido crítico, provocar el distanciamiento de 

sí y de la situación para volver a ella desde otras miradas posibles. Esto hacía 

Freire en su trabajo amoroso de enseñar el mundo: Promover y posibilitar el 

darse cuenta de los múltiples rostros de la subordinación. Este es un trabajo 

de profundo respeto por el otro, de juzgar menos y comprender más para 

ver cómo contribuir a configurar procesos de darse y dar cuenta qué es lo 

que permite transformar los mundos simbólicos y materiales, desde los su-

jetos que construyen su propia realidad.

Participante

Ese es el problema, porque muchas veces las mismas mujeres han naturali-

zado ese discurso –“por algo me han golpeado”– y se sienten culpables; 

entonces, ¿cómo podemos romper estos parámetros? 

Estela Quintar

Esta es una excelente pregunta. Abrámosla a otras interrogantes, ¿quién 

“rompe” parámetros?, ¿el trabajador social que interviene o el sujeto portador 

del parámetro de subalternidad?; ¿un parámetro puede romperse “indicati-

vamente” o “explicativamente” o deben suceder otros procesos en quien es 

portador de los parámetros que deseamos modificar?; ¿transformamos pará-

metros o contribuimos a transformar sujetos que modifican sus parámetros? 

Estas preguntas son indudablemente las que tensionan nuestro quehacer 

como trabajadores de la cultura, como trabajadores sociales.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 75

Desde nuestra perspectiva epistémica y didáctica, y en congruencia con 

lo que venimos planteando, las rupturas de parámetros no se realizan desde 

fuera del sujeto, con propuestas de trabajo centradas en la “información” o 

en las normas, o con una propuesta de trabajo explicativa o directiva, való-

rica o moralizante. En nuestra opinión, la ruptura de parámetros inerciales 

se rompen desde un proceso de potenciación del sujeto, promoviendo que 

el sujeto se “dé cuenta” y se abra a nuevas alternativas, desde procesos de 

reflexividad, de volver sobre sí, y desde la conciencia de sí, generar otras 

posibilidades de sentido. Uno de los problemas que trae este proceso es la 

ansiedad, la impaciencia, que tensionan al promotor, al trabajador social. 

Los tiempos subjetivos del darse cuenta no tienen que ver con los tiempos 

programáticos. El tiempo que le lleva a una mujer golpeada darse cuenta 

que no es natural que la golpeen es un tiempo subjetivo, un tiempo con 

especificidad histórica. Se puede contribuir a ese proceso, pero es el pro-

ceso de la propia mujer el que hace a la construcción de nuevos sentidos. 

A algunas mujeres puede llevarles más tiempo desnaturalizar su situación 

existencial; a otras menos, pero desde mi necesidad particular no puedo al-

terar “su” tiempo; sin embargo, no es menor hacer todo lo que esté a nuestro 

alcance para contribuir a este proceso, más que modificando conductas, 

tratando de promover la comprensión de la situación y sus complejidades. 

Aquí se pone en juego, en gran medida, el narcisismo del que está 

conduciendo, del maestro o del promotor. Narcisismo en el sentido de auto-

rreferencia, de proyección de sí y de mis deseos en el otro. En el ámbito de 

la formación, es asumir, con criterio de realidad, un aspecto determinante 

en la relación sujeto/sujeto: el otro no depende de mí, no puedo controlarlo 

porque no es mío, es otro, es otra experiencia vital que lo hace diferente a 

mí; es aceptar que no depende todo de uno, y en este sentido hablamos de 

una relación de conocimientos. La relación implica intersubjetividad, dejar 

un espacio donde la relación se haga proyecto. No puedo desde mi deseo 

–por más buena intención que tenga– transformarle la realidad al otro, es 

el otro el que tiene que decidir transformarse, por eso el proceso es de pro-

blematización en términos de promover y provocar estados de darse cuenta, 

de con-ciencia, de preguntarle al sujeto en relación con el problema, hasta 

que el sujeto pueda tolerar este darse cuenta.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento76

En esto hay que asumir también los propios límites. Todos/as hemos 

vivido situaciones de golpear o de ser golpeados física o simbólicamente, 

en nuestra familia, en nuestro trabajo, en las relaciones de amistad, es algo 

que todos conocemos de alguna manera, hasta que asumamos que nos die-

ron un golpe o que dimos el golpe, porque yo pregunto, ¿no es golpear a 

alguien no escucharlo, no reconocerlo, o sacarle provecho?, ¿no es golpear 

a alguien saliendo a defenderlo quitándole la palabra?; de alguna manera es 

decirle, “como tú no eres capaz yo salgo en tu nombre”, y eso es parte de 

un proceso de colonización brutal que refuerza un supuesto de incapacidad 

del otro, evitando que el otro no pueda con su dolor y tenga que salir a 

decir “no quiero más”. Como decía Luisa Calcumil –indígena mapuche de 

Argentina– “si quieren ayudarme sáquenme la mano de encima” (no me 

ayudes tanto que no me dejas ser).

Indudablemente, es difícil voltear la mirada para desear saber del otro y 

no para instruir al otro; y claro que primero tiene que visualizarse el sínto-

ma, tal y como vienen planteándolo algunos de ustedes.

3. Identidad, conocimiento y construcción de problemas

como fenómenos sociales

Este apartado está constituido por las voces, diálogos y conversaciones que 

se continuaron dando, luego de la intervención anterior. Este Círculo se 

ha caracterizado, en su conformación, por un buen número de integrantes 

vinculados a la academia y el trabajo con grupos indígenas, en organizacio-

nes sociales; también se incorporan a este Círculo trabajadores de la cultura 

cuya actividad está más centrada en las comunidades indígenas.

Esta configuración grupal le ha dado al diálogo intersubjetivo una flui-

dez interesante, en tanto que permitió tratar temas de interés conceptual 

con prácticas que reflejan los modos de operar estas conceptualizaciones. 

Este Círculo tiene entonces una configuración más amplia: entre indígenas, 

mestizos y/o ladinos.



Interculturalidad. Un concepto a construir 77

El ordenamiento de estos diálogos ha mantenido el orden de la flui-

dez del espacio conversacional del Círculo, pero se han ido marcando 

puntos de referencia articuladora que dan pie a los subtítulos de este 

apartado.

3.1. Identidad: un problema de pertenencia, de modo
de mirar el mundo y de construir conocimiento

Coordinador17

Quisiera encuadrar la propuesta de trabajo en el Círculo de Reflexión. Como 

dispositivo de trabajo colectivo, tomamos como punto de partida el recordar 

y reconstruir qué fue lo que nos dejó el primero de estos encuentros/taller.18 

¿Qué experiencias nos marcó en ese espacio compartido?, ¿cómo regresa

mos a nuestras comunidades, a nuestros espacios de trabajo?; ¿qué fue lo 

que nos hizo reflexionar sobre nuestra práctica y nuestra manera de ubicar 

problemas y resolverlos, y por qué?

En el periodo transcurrido entre aquel primer encuentro y el de hoy, la 

fluidez y la sistematización de la comunicación fue discontinua, razón por 

la cual se hace más valioso aún recuperar esas vivencias. 

Algunos de ustedes comentaban que, en un primer momento, la con-

frontación fue dura, como de quiebre, seguida de incertidumbre. La in

tención, ahora, es poder recuperar los problemas que construimos y ver 

si, efectivamente, se ha dado un cambio en nuestra manera de ver, y cómo 

se ha reflejado éste en la práctica. Reconstruiremos los mismos problemas, 

junto con otros nuevos que aparezcan, para trabajarlos hoy aquí.

17	 Este grupo de trabajo fue coordinado por Alejandro Díaz Bueno, licenciado en Historia y 
Doctorante de El Colegio de México, así como integrante del equipo responsable de trabajo 
que llevó adelante esta experiencia de formación.
18	 Círculo de Reflexión 1, fecha de realización: 25 a 28 de abril de 2001 en crefal/ Pátzcuaro, 
Michoacán.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento78

Participante

Quisiera sumarme al Círculo de reflexión comentándoles que me desarrollo 

como responsable del proyecto “Organización de Mujeres Indígenas”, desde 

el cual intentamos proveer algunas herramientas sobre derechos de la mujer 

a través de proyectos productivos que contribuyan, entre otras cosas, a for-

talecer la capacidad de organización y a potenciar el liderazgo.

Trabajamos con mujeres indígenas campesinas de la Sierra Huasteca 

Potosina.19 Desde mi práctica tengo muchas dudas en cuanto a poder dife-

renciar qué es indígena y qué no lo es: a las compañeras que hablan náhuatl 

pero ya no usan la indumentaria tradicional, las considero indígenas; a las 

que no hablan náhuatl ni utilizan la indumentaria tradicional, las califico 

como mestizas. Pero, no me queda claro si lo que define la calidad de indí-

gena es sólo el idioma o va más allá, ni hasta qué punto ellas así lo entien-

dan y asuman –o cómo lo entiendan–; no sé hasta qué punto pueda hacer 

un aporte significativo a esta discusión. 
En general, asumirse como indígena implica aún sentirse inferior. En 

Xilitla, el municipio en el que trabajo, hay un racismo muy marcado; por 

ejemplo, una de las razones por las cuales la gente ya no viste de manera 

tradicional es que, hace unos 50 años, por decreto, lo tenían prohibido por-

que “se veían mal”; se veían como indios.

Participante

En el espacio en el que trabajo nos dedicamos al desarrollo integral, orga-

nizados por áreas: producción de medio ambiente, organización, bienestar, 

familiar y economía; esta última es la que coordino actualmente. Estamos 

impulsando iniciativas empresariales que generen ingresos a la gente de 

la comunidad –una experiencia parecida a los bancos comunitarios–. Se 

suma a estas actividades un programa de capacitación empresarial para 

quienes ya han establecido sus pequeñas iniciativas, donde se les instruye 

sobre cuestiones administrativas, de organización y de contabilidad, de in-

novación tecnológica. Estamos intentando consolidar un área de comerciali-

19	 La Huasteca Potosina, una de las cuatro zonas que conforman el estado de San Luis 
Potosí, en la República Mexicana, está enclavada en medio de la Sierra Madre.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 79

zación y, de verdad, que el encuentro anterior me dejó lleno de inquietudes 

acerca de lo que hacemos y cómo lo hacemos. Es como hacer conciencia del 

hacer que, a veces, se vuelve rutina.

Participante

¿Cuál es el problema? Tenía la sensación de que no habíamos formulado 

uno, pero luego fui comprendiendo que en realidad se había construido un 

sentido para visualizar un problema. Específicamente, en relación con la in

terculturalidad se formularon preguntas sugeridas: ¿cómo se ve y se vive la 

interculturalidad en mi espacio laboral?, ¿cómo se trabaja?, ¿cómo se aborda 

dentro de mi institución?, ¿dentro de lo que hago?, ¿normativamente?, ¿por 

qué hay que trabajarlo?; en fin, me problematizó el no saber qué se está 

haciendo realmente cuando se habla de interculturalidad. 

Esto incidió en una iniciativa que deseo impulsar. Quisiera realizar un 

proyecto de alfabetización intercultural bilingüe: ¿cómo se formula?, ¿cómo 

se va concretando en estrategias específicas que retomen este enfoque?

A veces, en nuestros documentos –digo nuestros porque es todo un 

equipo– se ha planteado este problema y, generalmente, se maneja como 

una reivindicación desde nosotros –no indígenas– hacia ellos (indígenas), 

desde la buena intención, pero que no incluye a los compañeros para los 

que estamos trabajando en el proceso.

Y así fueron surgiendo otras preguntas que fueron resonando en mí y 

en este tiempo: interculturalidad ¿para qué?, ¿desde dónde?, ¿desde la insti

tución o desde los compañeros indígenas? Quizá seguimos trabajando desde 

otro lugar que no es el de las comunidades, donde además, la mayoría de los 

compañeros a los que nosotros denominamos indígenas no se reconocen 

como tales, sino como miembros de un grupo activo (mujeres, hombres, 

jóvenes, niños); y de repente se encuentran con que son indígenas y tienen 

que asumirse como tales, se tienen que identificar cuando se relacionan con 

otros sujetos, reconocer de antemano que hay diferencias en esas concep-

tualizaciones –indígena-mestizo–: ¿para qué hacemos esa diferenciación?, 

¿existe realmente algo para diferenciar?

Se han estado haciendo una serie de reflexiones desde la educación ¿para 

qué?, ¿desde quién?, ¿qué actores?, ¿cómo asumimos nuestra actuación desde 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento80

el espacio de trabajo en el que estamos? En cuanto a nuestra intervención en 

las comunidades, ¿qué nos toca hacer?, ¿qué a las comunidades?, ¿cómo in-

tervienen las ong?, ¿cómo interviene esta metodología y en qué momentos?, 

¿cómo se incorporan proyectos productivos que le den sentido y continui-

dad a la educación? Si bien es cierto que antes del seminario ya me había 

estado haciendo preguntas como éstas, este espacio las resignificó y detonó 

otras: ¿qué tipo de construcción estamos haciendo?, ¿estamos repitiendo, o 

implementando desde una reflexión contextualizada nuevas alternativas?, 

¿cómo podríamos construir un conocimiento que surja no sólo desde la 

institución intercultural bilingüe?, ¿cómo le decimos ahora?, ¿cómo sumar las 

expectativas educativas del conjunto?

¿Cómo manejamos entonces esto de la interculturalidad?, ¿cómo le va-

mos a dar forma en estrategias metodológicas?, ¿cómo vamos a hacer para 

incorporar a los compañeros?, ¿cuál va a ser su participación? Hemos esta-

do tratando de crear una metodología de alfabetización que incorpore lo 

que ya está hecho: libros de alfabetización que vemos limitados –porque 

se trabaja únicamente el código (las letras)–, cuando la alfabetización se 

considera un proceso permanente que no está determinado por el código 

únicamente, sino que se va construyendo cotidianamente, a medida que se 

van conociendo nuevas palabras y aprendiendo cómo usarlas dentro de una 

estructura escrita. La alfabetización es, precisamente, poner nuestros pensa

mientos, sentimientos, ideas, protestas, etc., por escrito, utilizar la lengua es-

crita para expresarnos; ese es nuestro planteamiento de alfabetización: que 

la gente incorpore la escritura en usos y funciones sociales cotidianas. 

Esto tiene que ver con los derechos de los grupos indígenas a ser trata-

dos con equidad: los códigos de comunicación están en español, los espacios 

están restringidos, la lengua indígena sólo es usada oralmente.

Las regiones con diversidad cultural deberían ser bilingües o multilin-

gües según la región: si conviven en un espacio tzotziles, tzeltales, tojola

bales,20 etc., conviviendo en un espacio, esa zona es multicultural, por lo 

tanto diversa lingüísticamente; pero constitucionalmente la lengua oficial es 

20	Pueblos indígenas de México. Los tojolabales habitan en el estado de Chiapas; los tzotziles 
se localizan en los Altos de Chiapas; los tzetzales, son grupos mayas en Chiapas.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 81

el español, las lenguas indígenas no han llegado a un nivel de oficialización 

tal que estén incorporadas a todos los espacios de la vida social y produc-

tiva de las comunidades.

Coordinador

Hablabas del uso de las herramientas escritas en el mundo de los compañe-

ros indígenas: ¿qué han pensado?, ¿en qué sentido ha ido la reflexión?, ¿se 

acuerdan del debate de los sujetos?, ¿quién decide la pertinencia de que los 

indígenas necesiten lo escrito para su trabajo, su desarrollo, su cotidianidad? 

¿Este es un problema de adaptación?, ¿de asimilación?, ¿o es un problema de 

decisión, de elección? ¿Y quiénes elegirían?, ¿cómo han trabajado esto?

3.2. La lengua, una cuestión de identidad

Participante

Desde las políticas culturales bilingües se intenta alfabetizar a las comunida-

des en su lengua materna indígena, aunque ahora los grupos indígenas asu-

men también como lengua materna el español, lo que no quiere decir que 

dejan de ser indígenas ni de tener patrones culturales diferentes, sino que la 

cultura está permeando su forma de ser, de pensar, de resolver las cosas. 

Constitucionalmente todos tenemos que alfabetizarnos en lengua cas-

tellana: es uno de nuestros derechos dentro de nuestras garantías consti-

tucionales; sin embargo, no ha habido una definición clara de los grupos 

indígenas al respecto, y mucho menos se les ha consultado si quieren alfa-

betizarse, o cómo quieren alfabetizarse, qué es lo que quieren aprender, qué 

proyecto tienen, hacia dónde quieren dirigirse.

Participante
Han habido algunos avances. Se generan por ejemplo algunas políticas edu-
cativas a iniciativa de instituciones como la upn21 y el inea22 que, hace aproxi-

21	Universidad Pedagógica Nacional de México. 
22	Instituto Nacional para la Educación de los Adultos.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento82

madamente cinco años, decidieron encontrarse con el ceaal23 y promover 
este planteamiento de los proyectos indígenas del inea sobre la lengua ma-
terna, que han sido un ejemplo latinoamericano en alfabetización desde la 
perspectiva intercultural. Otro aporte importante ha sido la propuesta del 
modelo de educación indígena de Michoacán. Es una experiencia intere
sante aunque hay que decir que esta comunidad purépecha cuenta con 
etnolingüistas y también tiene etnohistoriadores. La etnia purépecha es una 
de las más profesionalizadas del país.

Creo que un proyecto sustantivo para las etnias, en el marco de nuestra 
sociedad nacional, es afirmar los valores de la propia cultura; la lengua es 
un reducto muy importante de la cultura. Si reconocemos que los valores 
son los elementos fundantes de un grupo culturalmente diferenciado, en-
tonces todos los materiales educativos que se realicen en lengua escrita son 
un avance en la perspectiva de la interculturalidad; pero, para esto tiene que 
haber un nivel de participación real de los grupos, de autogestión, en un 
marco de contradicciones sociales, educativas y de todo tipo.

Participante

No hace mucho, participé en un foro sobre interculturalidad que se llama-

ba: “Los retos de la interculturalidad en Chiapas,24 fue un foro en el que se 

compartieron diferentes experiencias de educación que intentaban “hacer” 

la interculturalidad.

A partir de entonces me surgieron muchas dudas. De repente me sentí 

como juez de los proyectos y pensé que “debería haber un termómetro para 

medir en dónde se está viviendo la interculturalidad y en dónde no”. Luego, 

en la experiencia concreta, en el trabajo con educadores indígenas, me di 

cuenta que la reflexión es muy distinta si se hace desde el indígena o no in-

dígena, o como asesor o consultor. Para los indígenas la interculturalidad es 

muy simple, porque se trata de algo que han vivido durante años. Por ejem-

plo, hace como un año estuvimos armando con los compañeros la misión, 

los objetivos del proyecto de educación y se nombró una comisión para que 

23	Consejo de Educación de Adultos en América Latina. 
24	Estado de la República Mexicana, cuna del ezln, movimiento zapatista.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 83

se hiciera la traducción al tzeltal; fue un trabajo muy interesante porque ellos 

hicieron toda la traducción, pero al llegar a las fechas fue complicadísimo, 

tardaron un día entero con la numeración vigesimal. 

Coordinador

¿El problema está en la participación? o ¿hay algo más detrás de esta acción? 

Quizá no se trata únicamente de la traducción, sino de cómo se problematiza 

esa traducción. Por ejemplo, existe una academia de la lengua purépecha, 

de producción propia, en la que los mismos purépechas están participando, 

pero ¿hacia dónde va todo ese trabajo?, ¿qué se busca?, ¿cuál es el sentido que 

le dan ellos a ese trabajo? Sería importante detenernos en este punto. Si no-

sotros decimos que es importante alfabetizar, que es un proceso continuo, 

entonces, sería una exigencia reflexionar sobre cuál es el papel que juega 

lo escrito, lo gráfico, y cuál es el sentido que tiene para los indígenas; por-

que, ¿será el mismo sentido que tiene para nosotros, en nuestra cotidianidad, 

el escribir?, ¿por qué utilizan o no el sistema vigesimal?; ¿es un problema, 

imposición o de opción consciente? Porque, quizá en algunos casos puede 

realmente resultarles más práctico. Entonces tal vez el problema tiene más 

que ver con el sentido de la participación de los sujetos y el proyecto, con lo que 

subyace detrás de éste.

Participante

Partimos de un contexto histórico de hegemonía, de dominación. Por ejem-

plo, la educación para adultos tiene un carácter compensatorio frente a esa 

exclusión sistemática por la que son afectados muchos sectores populares 

que no tienen acceso a la educación. Hace 10 u 11 años en la Conferencia 

Mundial de Educación se hablaba de una educación para todos y se acuñó 

el concepto de necesidades básicas de aprendizaje, que son las que se de-

rivan de un contexto en el cual la caracterización de los sujetos nos sugiere 

rescatar, reafirmar y potenciar los elementos de la propia cultura para en-

contrar una respuesta contra ese marco de dominación o de hegemonía en 

el que se han visto envueltos, en este caso, los grupos indígenas.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento84

3.3. La interculturalidad como fenómenos social.
Un objeto de conocimiento a ser reconstruido

Coordinador

Es interesante lo que comenta el compañero. Deja entrever un problema 

de colocación epistémica de base. Da la impresión de que las necesidades 

educativas, así planteadas, vuelven siempre al mismo lugar: considerar a 

la gente como objetos portadores de necesidades; sin embargo, desde este 

concepto subyace un sentido de negación: no son los propios sujetos los 

que están expresando sus necesidades, sino que se parte de una declaración 

–totalmente extemporánea además– que dice que los sujetos tienen de-

terminadas necesidades educativas sin haber transitado por un proceso real 

en el cual sean los propios sujetos quienes las construyan, las expliciten y 

las demanden como tales.

Participante

En el caso concreto de nuestra experiencia, un referente importante han 

sido los movimientos sociales. Si vemos los movimientos por la tierra, los 

movimientos de género, de derechos humanos, de acción ciudadana para 

la vida democrática, de educación para la paz, para la vida, etc., vemos 

que estos movimientos sociales tienen también una dimensión educativa; 

no sólo se lucha por la tierra, también se lucha por elementos culturales 

que refuerzan la identidad. Yo hablaría de síntesis cultural, en términos de 

buscar una síntesis entre un conocimiento tradicional, ancestral, popular y 

ambiental, con un conocimiento que se fragua en el ámbito de la raciona-

lidad científica.

Participante

No estoy de acuerdo. Me parece que el inea, de manera objetiva, evaluó 

precisamente que los proyectos indígenas aún no tienen efecto con todos 

los libros y avances que puedan tener. Está comprobado que los méto-

dos que se están aplicando no reflejan los beneficios que se esperaban, 

porque no están ligados a los usos y costumbres de los indígenas; en de-

finitiva, no consideran las expectativas y funciones que ellos mismos les 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 85

quieran dar a la lengua escrita, y no le encuentran uso ni función social 

porque no están insertos dentro de este mundo nacional: y siguen siendo 

segregados. De esto puedo dar muchísimos ejemplos. Nosotros estamos 

trabajando en 16 estados y atendemos 34 lenguas incluidas variantes o 

dialectos.25 Para que una lengua (discursiva y escrita) se constituya como 

lengua de cohesión nacional, necesita dominación, ideologización, etc.; 

las lenguas como tales tienen las funciones de comunicar, de identifica-

ción con un grupo; la función ideológica está dada en el sentido de per-

tenencia que otorga esa lengua legitimada. En realidad cuando hablamos 

de lenguas hegemónicas hablamos de diasistemas lingüísticos; es posible 

reconocer el español que hablan en España, en Guerrero, en Chihuahua, 

porque hay diasistemas: dos sistemas que están juntos e igual se entien-

den; esto sucede también en las lenguas indígenas, hay grupos que entienden 

otras variantes, y es por ese juego de relaciones que se generan en el 

contacto cotidiano.

Me preocupa qué tipo de educación queremos dar, qué tipo de sujetos 

queremos formar; si queremos potenciar competencias para seguir apren-

diendo, ¿qué tendríamos que estar detonando en los sujetos sociales de 

nuestras poblaciones, de nuestras comunidades? Creo que no necesariamen-

te “contenidos” de enseñanza homogeneizantes, porque la mayoría de las 

veces nos vamos con la “finta” de los contenidos de enseñanza y termina-

mos formando universalista y enciclopédicamente, en vez de potenciar que 

la gente utilice sus propias habilidades y conocimientos. ¿Por qué habría 

que repensarse este aspecto? Porque nos permitiría razonar, resolver, hacer 

cosas en el espacio en el que estemos.

Participante

Al finalizar el taller anterior, tuve la impresión de que la mayoría de quienes 

estábamos ahí hablábamos en nombre de los indígenas, pero que en reali-

dad los menos representados eran ellos. Siento que hoy sucede lo mismo.

25	Un dialecto es una variante de una lengua: yo hablo el dialecto del español de la Ciudad 
de México.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento86

Esto tiene explicación: “Hay que seguir civilizando al bárbaro.”26

Estamos hablando en nombre de los indígenas a los que estudiamos y 

les llevamos la palabra, el “conocimiento”. Aquí se dijo una frase que me 

parece interesante: “Los vemos como objetos portadores de necesidades”; 

necesidades que nosotros tenemos que ir a resolver o subsidiar.

Queremos que la upn27sea un espacio educativo de nivel superior en el 

que los maestros indígenas y/o bilingües que trabajan en el sector indígena, 

tengan un espacio de reflexión y problematización sobre su práctica docente. 

No queremos hablar a nombre de los indígenas, queremos transformar esta 

línea de investigación en campo problemático, que, en lugar de educación 

bilingüe, se llame Educación Intercultural; porque ésta no es solamente una 

problemática indígena. Así, a futuro se iría creando una especie de masa 

crítica de intelectuales; porque el conocimiento de un campo específico es 

así. Se tienen que formar grupos de pensadores. Incluso cuando decimos 

que hay que rescatar los conocimientos originales de los pueblos mesoame-

ricanos, pues no cualquiera puede hacerlo, hay que tener herramientas para 

poder tener acceso a ellos. Cuando en el ámbito mestizo se decide hacer 

una investigación sobre matemáticas o física, ésta no puede ser elaborada 

por cualquier persona. Tiene que ser alguien preparado para entender esos 

conocimientos, que tenga los instrumentos necesarios. 

3.4. Cuestiones de método, un desafío estratégico

Participante

Hay algo que me ha venido “haciendo ruido” durante los últimos tres años; 

me refiero a la posibilidad del cambio. 

26	Esta es una frase de Domingo Faustino Sarmiento (1811- 1888), escritor y político Argentino, 
autor de Civilización y barbarie, 1845. Es un texto representativo de toda una época en 
América Latina. 
27	Se refiere a la Universidad Pedagógica Nacional de Chilpancingo, capital del estado de 
Guerrero en México..



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 87

Una dificultad relevante con la que me encontré fue “definir un pro-

blema” desde la práctica profesional, desde nuestro ámbito laboral. Tal vez 

porque no teníamos muy claro hacia dónde queríamos ir como grupo de 

trabajo. 

A este grupo de profesores les interesa el rescate de la cultura, pero lo 

estaban trabajando únicamente desde la perspectiva de la lengua, como si

nónimo de cultura más que como parte constitutiva de la cultura, que no 

es lo mismo. 

Fue un ejercicio muy rico porque logramos establecer un “diálogo de 

saberes”. Entre algunas de las reflexiones que ellos hicieron fue sobre la 

importancia que tiene la cosmovisión y cómo nos relacionamos con el me-

dio ambiente desde cosmovisiones diferentes; el reconocimiento de que el 

lenguaje no es solamente expresión, sino que de alguna manera, condensa 

una estructura de pensamiento, una lógica, que se ve reflejada en la manera 

en que se manifiestan las ideas en palabras y acciones concretas. Lo que 

sucedió en realidad fue que ambas partes nos movimos de nuestra postura 

original y mediamos formas de acercamiento. En un principio, ellos, como 

grupo, se posicionaron diciendo “nosotros tenemos todo un acervo cultural 

que avala lo que decimos”. Desde este punto de partida, intenté que la dis-

cusión girara en el sentido de que no se convirtiera en una lucha de posi-

ciones o fundamentalismos, sino que pudiéramos cuestionarnos para ver si 

realmente sus prácticas son sustentables o no. De alguna manera se dejaba 

traslucir una visión romántica del enunciado: “somos indígenas, herederos 

de una cultura ancestral, por lo tanto, todo lo que hagamos con el ambiente 

está bien”.

Participante

Lo primero que pensé al regresar del seminario anterior a mis espacios la-

borales, fue hacer una lista de parámetros que me constituyen en la práctica 

misma y abrir una reflexión más amplia sobre ellos y sus posibles construc-

ciones. Me di un tiempo y comencé a preguntarme: ¿hay asimetrías?

En el área en donde trabajo como asesor, estoy sólo frente a los indíge-

nas. Parte de la propuesta de nuestra organización es trabajar sólo para no 

tener un aliado mestizo con quien manipular el trabajo. Entonces, hice mi 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento88

lista y me pregunté: ¿cuál es el problema que está detrás de estos aspectos 

que considero parametrales? Hasta hoy no he podido resolver esa pregunta, 

creo que es algo que permanentemente hay que estar tratando de identifi-

car.

En nuestra organización trabajamos con indígenas huicholes. Antes de 

comenzar a detallar diagnósticos, tuvieron que pasar dos años en los que 

nuestra organización y los huicholes pudiéramos estar discutiendo, hasta 

que surgió una nueva instancia de trabajo, una especie de proyecto capaz 

de generar a su vez otros proyectos. Se armaron comités de planeación para 

la protección del territorio y el medio ambiente. Estos comités planeaban, 

evaluaban, delegaban, operaban, analizaban y planteaban propuestas en 

asambleas, de las cuales surgen los comités de almacén, del agua, el grupo 

indígena de protección ambiental, etc., que van regulando y organizando 

de acuerdo con lo que se considera necesario. Esto se traduce en lo que 

expresa Hugo Zemelman: “un proyecto se concreta con sujetos que están 

permanentemente generando y evaluando su proyecto, que discuten, que 

construyen conocimiento”.

Hemos trabajado en los talleres la cuestión del “trauma” ¿cómo ha sido 

este trauma desde la conquista?, ¿cómo se expresa? Hay que liberar los efec-

tos de este “trauma” que se registra en el inconsciente colectivo y reconstruir 

el territorio, que es nuestro proyecto común.

¿Cómo manejamos las expresiones?, ¿cómo manejamos las racionalida-

des?, ¿cómo dices tu problema? Para identificarlo hay que sentirlo, dar (físi-

camente) una patada y romper esquemas para reaccionar.

Cuando se aprobó la ley indígena, fuimos con los ancianos a pregun-

tarles: “cuando vas y tomas las tribunas y la plaza más grande del país para 

decir lo que quieres y no te hacen caso, ¿qué haces?” Ellos contestaron: “Ha-

ces una ceremonia, luchas involucrando a los indígenas de todo el país para 

hacer la ceremonia y poner la moneda, la vela –y eso implica unir posi-

ciones encontradas entre los indígenas–, para decir “Ahora vamos a luchar 

por la vida y la posibilidad de que nuestro proyecto indígena siga siendo, no 

vamos a tomar en cuenta a la política mestiza –porque también es política 

para ellos–, para unir a los pueblos”. Ahora se va hacer una ceremonia en 

Guadalajara, donde se van a reunir todos los centros ceremoniales para dis-



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 89

cutir si se suman; si deciden que sí, esto durará 12 años; si dura este tiempo, 

es para que los mestizos e indígenas puedan convivir en paz durante un 

periodo largo hasta que sea necesario volver a hacer la ceremonia. 

Coordinador

¿Cuándo sentimos que sobramos?, ¿por qué? Podríamos trabajar, problema-

tizar las aristas de este sentir del cual la compañera es portavoz. Pareciera 

que se escuchara un riesgo en esta reflexión: la de dogmatizar la coloniali-

dad; pareciera ser que, como criticamos los procesos de pensamiento colo-

nizantes, esto implicaría dejar todo intacto y puro; y esto no es posible por 

el propio movimiento de la historia. Sería importante recuperar la idea de 

proyecto de futuro y de trabajo para lograrlo. La intervención no siempre 

significa colonizar.

3.5. Relación teoría-práctica. Reto epistémico
en las relaciones interculturales

Estela Quintar

Invitaría a conversar un poco más acerca de la teoría y su uso. ¿En relación 

con qué se establece el término teoría? y ¿para qué? ¿Era una teoría lo que el 

subcomandante Marcos llevaba consigo cuando llegó a la selva lacandona?

Participante

Era una postura.

Estela Quintar

Comparto contigo que el subcomandante Marcos es portador de una postu-

ra; pero, además, de una historia de vida, de opciones, de proyecciones de 

futuro. Sería importante reafirmar, desde lo que se viene planteando, que una 

cosa es la teoría y otra la construcción de sentidos y significados que un su-

jeto historiado pueda desplegar con una teoría. Esto a veces se olvida en el 

ámbito de la educación y, mucho más, en los ámbitos académicos. Se olvida 

al sujeto que da vida y sentido a la teoría.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento90

Un sujeto es una articulación particular de sentidos y significados, entre 

los cuales están las teorías como creencias –como mitos, como lecturas del 

mundo–, los sufrimientos, los traumas personales, toda esa historicidad 

que lo constituye en niveles conscientes e inconscientes, que lo hace actuar 

y pensar de determinadas maneras. ¿Por qué estamos laborando aquí como 

trabajadores de la cultura y no como empresarios?; ¿por qué Marcos fue a la 

selva lacandona y no de turista a Europa? No sólo por una teoría. Sumán-

dome a algunas de sus reflexiones, diría que una teoría no es en sí misma, 

¿cuál es su sentido? Y, sobre todo, ¿quién le da sentido?

Es fundante re-actualizar que los sentidos y significados que, desde lo 

simbólico reconstruyen los sujetos, son los que hacen uso crítico de la teo-

ría. Esta diferencia no es menor para los trabajadores de la cultura, pues lo 

pedagógico es una dimensión constitutiva de lo humano.

Lo preocupante es que a veces olvidamos que trabajamos con sujetos; 

a ellos vamos, además de con teorías, con sentidos y significados. Esto que 

parece obvio –y que seguramente muchos de nosotros acordamos– no lo 

es tanto en la práctica. Desde una lógica civilizatoria vamos al encuentro del 

otro no como sujetos. Y es desde este rol que se define al otro en su rol de 

alumno o aprendiz como “carente de saber”. Este encuentro –que es más 

bien un desencuentro– se transforma en un ámbito relacional asimétrico, 

subalternizante, en donde el que “sabe” lleva significados, pero sin sentidos. 

Es decir, con un mundo nombrado, que se explica para que otros nombren 

de la misma manera (significado), transformando ese mundo en objeto.

Otro modo, muy distinto de encuentro, es cuando tengo conciencia del otro 

y su saber, sus relaciones de conocimiento con su mundo de vida. En este en

cuentro, la articulación de sentidos es una exigencia propia de la relación de 

conocimiento. Hablo de sentido en términos de afectación, de estar “tocado”.

Participante

Una vez, yendo hacia una comunidad por un camino de unas seis horas por 

el lodo, andando el sendero que el subcomandante Marcos había recorrido 

infinidad de veces, me acompañaba un indígena que fue un líder zapatis-

ta muy cercano a Marcos. Me contó que por el camino en el que íbamos 

había aprendido a caminar Marcos. Le pregunté qué pensaba sobre lo que 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 91

habría contribuido a establecer este vínculo tan peculiar de Marcos con los 

indígenas. Me contestó: siempre que llegaba a alguna comunidad lo primero 

que hacía era ir a saludar a los viejos por su nombre. Comparto la idea de que 

él no llegó a las comunidades con una teoría: llegó con sentimiento. Por su-

puesto, esto no excluyó la introducción de nuevas ideas a las comunidades, 

pero él también se impregnó de ciertas ideas y lógicas, ellos lo tienen claro. 

Marcos se dejó penetrar por las ideas y las lógicas de los indígenas.

Marcos fue aceptado en las comunidades porque supo entender/los; los 

abrazaba, los saludaba por su nombre, les preguntaba cómo estaban, cosa 

que nadie había hecho con tanta tenacidad y afecto; quizá porque a la selva 

había llegado mucha gente con teoría, pero sin sentido.

Coordinador

Creo que sería oportuno leer tres problemas construidos en el encuentro 

anterior:

¿Cuál es el enfoque que debe darse a la formación de maestros para el 

medio indígena?

Necesidad de formar un sujeto dotado de una conciencia intercultural 

dentro de una institución gubernamental.

Los profesores de educación básica indígena tienen carencias teórico- 

metodológicas para abordar problemas ambientales y de salud.

Ante estos problemas preguntaría: ¿Cómo reconstruiríamos estos pro-

blemas?, ¿qué estamos entendiendo por problema?, ¿desde dónde partimos 

para construir problemas?, ¿desde las teorías?, ¿desde los sujetos?, ¿desde el 

sentido?, ¿es lo mismo un síntoma social que un problema social? 

Al intervenir en una determinada situación educativa ¿tenemos claros nues

tros sentidos de proyecto?; generalmente, al trabajar en un proyecto confron

tamos sentidos con el otro, pero no siempre desde una lógica de igualdad, 

de pares; nos cuesta escuchar para entender por qué y cuál es el proyecto del 

sujeto que está frente a nosotros; damos por hecho que es el mismo que 

el nuestro, y, en ese momento, el otro deja de ser sujeto para pasar a ser 

un objeto. Retomando esto y todo lo que ustedes han dicho, diría que los 

dos ejes articuladores de esta discusión podrían ser: el sujeto y la relación 

teoría-práctica. 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento92

3.6. Enunciación de problemas.
Desafío a la lógica de construcción de objeto

A continuación los participantes explicitan lo que construyen como problema 

a ser construido. La pregunta que queda sostenida para valorar los proble-

mas es: ¿un problema es una “hipótesis”?, ¿qué diferencia hay entre hipótesis 

y enunciado problemático? Este es un debate que queda pendiente.

Participante

La cultura del paternalismo dificulta la participación autogestiva de los su-

jetos en el proyecto de desarrollo regional de la región Zautla, Ixtacamasi-

tlán.

Participante

Ubicados en este contexto histórico hegemónico, dentro del cual una de 

sus tantas expresiones es el hecho de que los proyectos educativos con 

poblaciones indígenas enfrentan el problema de la ausencia de materiales 

educativos que respondan a sus características, condiciones y necesidades, 

es necesario contribuir a la creación de currículos educativos que impliquen 

contenidos surgidos de los intereses y necesidades de las comunidades y co

lonias en las que se trabaja, y materiales educativos elaborados por educa

dores indígenas, comprometidos con su pueblo, con métodos y estrategias 

de acción-reflexión

Participante

Si bien hay una gran sabiduría en las comunidades, esta no está sistema-

tizada, lo que hace que se vayan difuminando los valores de las distintas 

culturas –si un yerbero o curandero no escribe lo que sabe, al fallecer, se 

llevará toda su sabiduría con él–. Mi problema sería la investigación como 

instrumento de identidad.

Participante

La región nahua de Guerrero se encuentra sujeta a acelerados procesos de 

deterioro ambiental, a pesar de nuestro interés, los profesores que trabaja-



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 93

mos en la región, no hemos podido enfrentar esta situación por carencias 

en nuestra formación teórico-metodológica.

Participante

Desde el enfoque intercultural bilingüe, ¿cómo lograr la formación de pro-

fesores para el medio indígena en Michoacán?

Participante

¿Quiénes deciden la alfabetización?, ¿para qué la alfabetización?, ¿es del inte-

rés de las personas indígenas – jóvenes y adultas– aprender a leer y escri-

bir?, ¿para qué quieren usar la escritura y la lectura?, ¿qué es lo que quieren 

aprender?, ¿cómo quieren aprenderlo?, ¿cómo quieren utilizarlo?, ¿qué usos y 

funciones sociales cumple la lengua escrita en las comunidades indígenas?, 

¿qué otras expectativas educativas tienen los indígenas?

Participante

Relación sujeto-objeto, relación sujeto-sujeto. ¿Cómo hacer para que el sujeto 

sepa llevar a la práctica la solución de sus problemas?

Participante

A pesar del planteamiento intercultural del Programa de Educación Comu-

nitaria Indígena para el Desarrollo Autónomo, los saberes comunitarios o 

populares siguen ocupando un lugar marginal con respecto a los contenidos 

universales en el quehacer cotidiano de las escuelas.

Participante

Metodológicamente, ¿cómo incluir a las compañeras en la definición del 

problema?, ¿cómo llevarlo junto con ellas, a la práctica?

Participante

No es un problema, más bien redacté lo que he ido pensando: “Los jóvenes 

huicholes miembros de la Unión de Jóvenes Estudiantes Wixaritari (ujew), 

convergen en tres realidades: primera, la necesidad de un trabajo remunera-

do para cubrir sus necesidades vitales básicas: segunda, el trabajo en la pro-



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento94

pia organización comunitaria como un referente de pertenencia, tercera, el 

estudio académico y formal como sentido de crecimiento y desarrollo. Ante 

esto, ¿en qué medida puedo involucrarme?, ¿bajo qué metodología debería 

actuar desde mi rol de asesora?

Participante

¿Cuál sería el modelo educativo más adecuado para una educación cultural 

bilingüe?, ¿cuál debería ser el perfil del profesor en este contexto? 

Se abre aquí un debate del cual se asumen como dificultades la con-

fusión entre tema y problema; los síntomas de posibles problemas se cris-

talizan como cerrados, tematizándose, más que abriéndose a enunciados 

problemáticos que dejen ver las complejidades del tema y sus múltiples 

articulaciones políticas, económicas y culturales de la realidad; el parámetro 

de la hipótesis y su fuerte presencia en enunciados que llevan verificar o a 

demostrar. Queda entonces una sensación de necesidad de profundizar en 

estas cuestiones metodológicas que develan soportes epistémicos a modo 

de parámetros determinantes.

Coordinador

Para recuperar sus voces desde el sentir, les pregunto, entonces, ¿cómo se 

han sentido en este Encuentro?

Participante

A mí me generó una crisis. Sentir que teníamos que decir tal cual quién soy 

y qué quiero, frente a todos.

Participante

Esta es una experiencia constructiva y colectiva, movilizadora, que me empuja 

a regresar al contexto, a vivirlo, a sentir la necesidad, la tensión, de aplicar este 

modo de aprehender/nos con nuestros alumnos, sino también en nosotros 

mismos, como maestros, como adultos, como sujetos en nuestra vida cotidiana. 

Los profesores tenemos experiencia en el trabajo en las aulas y con las co

munidades; pero, en investigación, realmente tenemos carencias graves que 

a veces no queremos ver. En aras de la democracia, hablamos sin saber 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 95

ni qué es lo que estamos diciendo –o haciendo–. Nos hemos dedicado 

a atacarnos unos a otros en lugar de buscar alternativas para que esa dis-

criminación de la que tanto hablamos, que sufren nuestras comunidades, 

se termine de una vez. Siempre estamos consensando; pero en realidad 

hacemos mucho daño porque son otras cosas las que están implícitas allí: 

“¿A quién queremos sacar hoy?” “¡Al compañero!”, “¿Qué opinan los demás?”. 

Muchos levantamos la mano porque resulta que me miró de tal forma, y lo 

sacamos. Hay otra manera de hacer las cosas. Y a lo mejor resulta que ¡sí!, 

el compañero tiene que irse, pero con un argumento real, luego de haberle 

dado la oportunidad de defenderse, como mínimo.

Participante

Estas jornadas han sido muy intensas; se tocaron cosas, a mi parecer, que 

no se habían tocado en el primer Encuentro y me llevó a tomar una posi-

ción más clara con respecto a mi quehacer. Recupero la idea de la pasión, 

de aquello que nos mueve porque nos duele y nos afecta, lo que nos hace 

entrar en acción. Es muy alentador estar oyendo tantas inquietudes, tanta 

creatividad; es interesante ver las reacciones que se producen a medida que 

se va aclarando el discurso y el planteamiento de cada uno, el posiciona-

miento; ese sentido que cada uno le da a lo que está haciendo. 

Estela Quintar:

Realmente creo que este ha sido un conversar, con todo lo que implica: 

fuerza, en otros casos angustia, dolor; un trabajo intenso de estar con otros, 

un trabajo que hay que cuidar, porque cuesta mucho mostrarse, decir que 

se está angustiado o en crisis porque no se sabe qué hacer con los propios 

sentidos. Una cuestión fundante en esta propuesta es el cuidado de sí mis-

mo, que es el cuidado del otro.

Coordinador

A manera de revisión de lo que hemos trabajado, hasta ahora, podríamos 

decir que hemos visto ¿qué es un campo problemático?, ¿cuáles son las pre

guntas que le haríamos a ese campo?, ¿por qué?, ¿para qué?, y, ¿desde dónde?, 

¿cómo hacemos para incluir al sujeto en ese proceso? Aprendimos también 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento96

las diferentes articulaciones que afectan a un problema, los distintos niveles 

de la realidad que están en juego en una problemática particular. Es aquí 

donde se incorpora esto de la resignificación de lo dado –a partir de un 

sentido claro–, la diferenciación entre problema y síntoma. Otra cuestión 

importante y compartida, fue el asumir que esto no es una “receta”, en el 

sentido de que no hay una técnica única establecida de cómo trabajar estos 

procesos pues cada quien irá construyendo su “metodología” en el proceso, 

a partir del sentido que decida darle a lo que haga y a las exigencias que el 

contexto le vaya planteando. Indudablemente, llevar adelante este proceso 

en común tiene una postura epistémica.

4. Otras voces, otras miradas.
Diálogos y conversaciones del Círculo de Reflexión 328

Este Círculo se ha caracterizado, en su conformación, por contar con un 

buen número de integrantes vinculados a organizaciones de base y de tra-

bajo con grupos indígenas, tanto en el espacio de la academia como de la 

formación en organizaciones sociales; a él se incorporan también trabajado-

res de la cultura de comunidades indígenas.

Esta configuración grupal le ha dado al diálogo intersubjetivo una flui-

dez particular, serena y abierta. Las problematizaciones tuvieron un sentido 

más existencial y se abrieron a preocupaciones de trabajo concreto.

Coordinadora 

Para dar continuidad a la lógica con la que comenzamos a trabajar en el pri-

mer encuentro, intentaremos recuperar lo que, como vivencia y experiencia 

dejó, en cada uno de ustedes, el encuentro anterior. Esto desde dos perspec-

tivas –si es que tal división es posible– la personal y la laboral, en térmi-

nos del quehacer. ¿Qué implicaciones teórico-metodológicas se introdujeron 

28	Este grupo de trabajo fue coordinado por la doctora Elena Castañeda, quien es integrante 
del equipo responsable de trabajo que llevó adelante esta experiencia de formación.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 97

en nuestra manera de acercarnos a la realidad?, ¿cuáles en nuestra manera 

de construir problemas?, ¿pudieron confrontar la experiencia de formación 

vivida en este espacio con la práctica concreta?

En este sentido, la idea es recuperar también lo que, en aquella opor-

tunidad, se construyó como problemas, para ver dónde estamos ahora con 

respecto a su elaboración: ¿podríamos plantear los mismos? 

Participante

En mi caso se reavivó y se fue clarificando una cuestión que desde hace 

tiempo traigo con respecto a la cosmovisión. Me refiero a la relación epis-

témica que puede existir entre diferentes cosmovisiones y, de éstas, con lo 

didáctico y lo pedagógico –estas últimas no como dos disciplinas separa-

das, que es como generalmente se manejan–.

He recuperado algunos conceptos; en este sentido es apasionante la 

problemática de la diferencia y la complementariedad. Siento que hay una 

complementariedad posible que tiene que ver con lo ético y epistémico, 

que está presente en la relación sujeto/sujeto/mundo, donde se generan y se 

apropian los conocimientos. Un aspecto que me pareció definitivo es que 

estamos cegados por condicionamientos civilizatorios. 

Algo que también dejó huella en mí, es el aprendizaje de trabajar con 

otros desde la escucha, la reflexión y la problematización, el deseo de com-

partir y contribuir más que imponer o convencer, esto es algo que cuesta 

mucho y a lo cual no estamos acostumbrados.

Participante

Esto es interesante, porque nos pone permanentemente a pensar qué tanto 

estamos interpretando lo que vemos y lo que oímos, lo que implica romper 

con paradigmas y no caer en los juegos de verdad.

Por ejemplo, hay un programa en la Ciudad de México que se llama 

“Atención educativa a niños indígenas en primarias públicas”, en el que me 

tocó dar una conferencia ante más de 120 profesores. Recuerdo que en esa 

ocasión, una de las primeras preguntas que hice fue: ¿qué ha pasado para 

que ahora digamos que hay niños indígenas en las escuelas?, ¿acaso antes 

no los había? Sí había, pero han tenido que suceder muchas cosas para que 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento98

ese otro pudiera ser visible. Hay como una escisión entre el discurso y la 

práctica, sobre todo en el caso de quienes intervenimos en lo educativo 

–ya sea en espacio público o desde una ong–; siento que es importante 

aclarar qué relación habría –epistémicamente hablando– entre acción y 

sentido.

Participante

Respecto a la diferencia, la complementariedad y el condicionamiento ci-

vilizatorio, creo que son conceptos que están íntimamente relacionados 

con la interculturalidad; y éste, a su vez, es un concepto en construcción 

permanente, que nunca queda definido ni terminado e implica un trabajo 

en conjunto, colectivo; es lo que sucede aquí en este momento: estamos 

construyendo una pequeña comunidad epistémica, y sumando, además, a 

otros sujetos preocupados también por sostener un proceso reflexivo; en 

ese sentido, la sistematización sería un aspecto clave.

Como organización, junto con los promotores comunitarios con los cua-

les trabajamos durante 10 años, formulamos un programa de desarrollo a 

10 años, a partir de las necesidades de la comunidad, apoyándonos en la 

formación de recursos humanos. Algo característico que marcó nuestra ta-

rea, fue la falta de sistematización, la falta de retroalimentación. Una de las 

preguntas en los talleres fue: ¿quién es este sujeto que está construyendo? 

Esto desde la intención –se supone– de recuperar y trabajar las ideas de 

interculturalidad, sujeto social e identidad desde y para la comunidad. Pero 

en realidad, quizá no se sienten parte de este trabajo que se está desarro-

llando desde una institución que busca una transformación social inten-

cionada, que tiene limitantes financieras, etc. ¿Cuál es la relación real de la 

organización con la región, con las comunidades, con el sujeto?, ¿a dónde 

queremos llegar en esta transformación que buscamos en la gente?, ¿qué 

podemos realmente ofrecer y aportar como organización?

Nuestro programa de formación está muy centrado en el análisis del 

entorno económico, social, político, cultural; de ahí salen los temas a desa

rrollar. Pero hay otros referentes que nos están afectando, cuestionando; 

por ejemplo, la famosa brecha digital o la tecnologización, o el tema del 

desarrollo y la colonialidad, ¿son referentes para la formación o no?, ¿hasta 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 99

qué punto estamos enseñando a los sujetos a apropiarse del mundo?, ¿has-

ta qué punto lo podemos hacer nosotros?

Participante

Me parece que en el Seminario, desde el nombre que se le da, “Intercultu-

ralidad y Conocimiento”, se tomaron como lengua franca los códigos de la 

academia. Esto hace que la posibilidad de diálogo quede acotada, vuelve a 

los componentes étnico y cultural menos relevantes; en una conversación 

entre dos doctores, por ejemplo, ¿da lo mismo que sean negros o blancos 

o que hayan nacido pobres o ricos? En realidad no da lo mismo, pero los 

códigos hacen que puedan entenderse, que de alguna manera hablen de lo 

mismo. ¿Cuáles son las estrategias heurísticas que utilizamos para reflexio-

nar sobre la interculturalidad y el conocimiento?, ¿será bueno combinar dis-

tintas estrategias? Este espacio académico de diálogo puede ser interesante, 

pero hay otras maneras de aprender y descubrir, otros lenguajes y no sólo 

en términos de lenguas o dialectos.

Coordinadora

Lo que dices es que fuimos convocados para intentar construir una mirada 

distinta, pero que volvemos al mismo tipo de prácticas excluyentes de otras 

posibles dimensiones –occidentales o no– que contribuyan al proceso de 

construcción de conocimiento, epistémicamente hablando.

Participante

Es una propuesta para que los hallazgos que hagamos juntos no queden 

acotados únicamente a las posibilidades del pensamiento académico, que, 

si bien abre posibilidades, es un pensamiento escindido. No estoy descalifi-

cando las estrategias heurísticas occidentales, si queremos trabajar la inter-

culturalidad tendríamos quizá que revisar estos aspectos.

Otra cuestión que me hace un poco de ruido tiene que ver con el pro-

blema del desarrollo humano en América Latina, del cual, creo, habría tres 

tipos de expresiones: la tradición hispánica medieval, que se caracteriza por 

pensar el progreso como un hecho en sí que implica redención, salvación; 

esta tradición continúa viva y resistió a la democracia, a los conservadores 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento100

y a la iglesia; el proyecto liberal, que promovieron las logias asociadas al 
pensamiento francés, al imperio británico y ahora al norteamericano; las re
sistencias culturales africanas e indígenas con sus organizaciones y logros 

sociales concretos; y ahora probablemente se estén dando otros procesos 

en Asia.

Ante esta realidad, me pregunto: ¿cómo articular estos movimientos de 

manera que podamos lograr una integración en términos de respeto al otro? 

Desde este espacio en específico y esta lógica, ¿cómo se plantearía la edu-

cación básica intercultural en México?

Participante

Me llama la atención el hecho de que hables del pensamiento académico 

como escindido, del posible acotamiento que implicaría y –sobre todo– 

del desarrollo humano como predeterminado por los factores étnicos, edu-

cativos, etc. Puedo entender que, como clasificación a nivel teórico, pueda 

funcionar para ordenar la información, pero en la práctica es distinto. Yo 

diría que podríamos encontrar una enorme diversidad de elementos y carac-

terísticas de todas las lógicas y prácticas que nombraste en todos nosotros, 

más allá de nuestro discurso o de nuestras preferencias teóricas o ideológi-

cas, porque por donde uno va, carga su historia de vida, y en un país mul-

ticultural como el nuestro, que tiene la historia que tiene, decir eso no es 

menor. Yo en realidad no sé qué tan mestiza soy, no sé si sea relevante que mi 

tatarabuelo sea ñañhú29 en el último de los casos no me importa, creo que 

lo importante es a dónde vas y cómo vas, tener claridad en las metas.

Coordinadora

Lo que hicimos en el taller anterior fue poner en tensión el concepto de 

interculturalidad y nuestra relación con la teoría y los conceptos: ¿cuál es 

nuestra relación con el conocimiento?, ¿asumimos conceptos sin saber de 

29	Grupo indígena otomí. Estadísticas de la Comisión Nacional para el Desarrollo de los 
Pueblos Indígenas en México refieren que en el país hay 698 762 indígenas que hablan una 
de las lenguas otopame, constituyéndose en la población más grande la otomí, con 426 620 
hablantes de ñañhú.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 101

dónde vienen, a qué realidad y momento histórico se refieren, sin una pos-

tura construida desde las exigencias de nuestra realidad?, ¿hablamos de lo 

mismo porque manejamos el mismo código? Porque puede haber tantas 

conceptualizaciones de una problemática como sujetos participando; el pro-

blema quizá no está tanto en el concepto como en los modos de pensar, 

que sería lo que aquí nos interesa para asumir una nueva colocación ante 

la realidad. 

Participante

Antes de asistir al primer encuentro, tenía ya una noción de interculturali-

dad: la pensaba como la interacción entre diferentes culturas, simple y llana-

mente; esa idea es muy diferente de la que voy construyendo ahora, porque 

una vez aquí, oyendo las experiencias de todos, trabajando conceptos, me 

di cuenta de que la interculturalidad es más que eso. En mi caso, trabajando 

en agricultura orgánica con promotores rarámuris,30 siento que pude enten-

der mejor muchas de las cosas que ellos me decían; por ejemplo, el tema del 

calendario lunar. Ellos sembraban tal día por la noche y a mí me costaba 

aceptarlo, no entendía; empecé entonces a platicar con ellos, a preguntar, a for

talecer el diálogo, y me di cuenta de que es a partir de ese diálogo que se 

puede, justamente, conocer al otro, aprender a respetarlo y, desde ese lugar, 

tratar de ayudar. Sin embargo, una duda surge: la interculturalidad. ¿Hasta 

qué punto podría ser colonialidad?, ¿cómo vemos la diferencia?, ¿hay patro-

nes o indicadores para “medir” la interculturalidad?

He descubierto otra cuestión: es que la interculturalidad no es una pro-

blemática específicamente indígena, ni siquiera de culturas diferentes; creo 

que está presente también en otros ámbitos de la realidad.

30	Los tarahumaras o rarámuris (que significa “los de los pies ligeros”) habitan en un área de 60 
000 km cuadrados que comprende 23 municipios en el estado de Chihuahua. Generalmente, 
los antropólogos han dividido a los grupos tarahumaras en dos zonas principales: La Alta y 
la Baja Tarahumara, llamadas también “La Sierra” y “Las Barrancas”. La primera es boscosa 
de climas fríos; la segunda está en barrancas donde el clima es cálido.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento102

Participante

Soy socióloga y trabajé la mayor parte de mi vida en universidades, pero 

desde hace ya tiempo que trabajo en educación indígena en diferentes ins-

tituciones gubernamentales, en las cuales la cuestión de la interculturalidad 

es un tema que no está agotado ni resuelto, y va para largo. Hay posturas 

que hablan de bilingüismo bicultural; otras dicen que en realidad no es un 

problema de biculturalidad sino de promover la educación intercultural. En 

algunas instituciones lo que sucedió fue que a partir del levantamiento de 1 

de enero de 1994 se reactivó la cuestión del indigenismo en general. 

Me preocupa que, si no reconocemos que somos seres humanos –así, 

sin calificativos– viviendo una realidad multicultural, no vamos a poder 

abordar la interculturalidad como tal y desde todas sus expresiones. 

Participante

Me problematizó la exigencia de construir preguntas, problemas de inves-

tigación. No es que no quisiera hacerlo, me interesa; pero sentía que me 

llevaban a hacer algo que aún no había decidido hacer. Tengo demasiadas 

inquietudes sin resolver, por eso no tengo aún una pregunta o un problema 

que articular.

Tengo dudas con respecto a la educación intercultural, pero no quisiera 

trabajarlas desde el discurso teórico: he trabajado muchos años en la sierra 

y creo que es más consistente si lo hago desde mi práctica concreta.

Trabajando con huicholes les dimos una cámara a cada alumno para que 

fotografiara lo que quisiera –la idea era ver cómo percibía el mundo que lo 

rodea alguien que no había tenido en su vida una cámara en sus manos– y 

salieron cosas muy interesantes: ellos ven, miran distinto; ven en una foto el 

contexto completo, a excepción de que quieran señalar algo en particular. 

Una persona tiene que salir completa en la foto, si no, no se entiende lo que 

se quiere decir, no tiene sentido. 

Les preguntamos por qué pensaban que era importante el español, y 

nos respondieron –entre otras cosas– para escribir cartas de amor; enton-

ces escribió cada uno una carta porque los maestros querían averiguar si 

los alumnos huicholes tenían más problemas de ortografía que los mestizos. 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 103

Resultó que los alumnos de Tatutsi31 en 1er. año tienen mala ortografía, en 2º 

se ve mejorada y en 3º tienen mejor ortografía que los mismos mestizos. 

Creo que podemos llevar las preguntas que nos podamos hacer sobre 

educación intercultural más allá de “los saberes y los no saberes”. Los cuen-

tos y las leyendas; pensar más en términos de otras maneras de aprender, 

de crear y construir conocimiento; de otras inteligencias, otras maneras de 

relacionarse, de amar, por ejemplo. 

Coordinadora

La experiencia, por sí misma, ¿es suficiente?

Participante

¿Qué entendemos por experiencia?, ¿cómo se transmite?, ¿cómo se puede 

medir?, ¿qué juegos puede establecer ese concepto en términos negati-

vos? 

En la escuela, por ejemplo, se evalúa, se dice si el alumno aprendió o 

no a partir de “la experiencia”, pero, ¿es la experiencia para todos la misma? 

Con la teoría y la práctica académicas podría suceder algo parecido: un 

historiador o un antropólogo no experimentaron la Revolución mexicana, y 

es probable, que al estudiarla, hayan desarrollado posturas diferentes; ¿cuál 

sería el parámetro? 

Luego del primer Encuentro, tuve un quiebre. Empecé a reflexionar 

sobre la interculturalidad; me preguntaba de qué otra manera se podría 

nombrar para detectar los múltiples sentidos que puede tomar un concepto, 

dependiendo de quién lo utilice y para qué: encuentro sobreposición, con-

fusión, dominio. Me da la sensación de que, al asumirlo como un concepto, 

parece que no tuvieran condición de concreción; eso hace todavía más difí-

cil poder apropiarse y problematizar cuestiones como éstas.

En una clase sobre diversidad –que es la única que hay en la Facultad 

en la que trabajo en la unam– estaba explicando la idea de género, etnici-

dad y clase social; condiciones tan básicas que no pueden negarse, aunque 

31	Grupo indígena huichol, “Tatutsi Maxakwaxi” en la Sierra Madre Occidental de Jalisco.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento104

de hecho se intente, como se hace desde cierta lógica homogenizadora en 

educación al generar “políticas públicas de diversidad”, por ejemplo; así, se 

“meten” en el mismo saco y a fuerza, las diferencias: indígenas, migrantes, 

mujeres, niños de la calle, etc., desde una noción de diferencia que se asi-

mila más a “carencia de algo”.

De ningún modo se trata de negar la diferencia en nombre de la igualdad, 

porque eso sería repetir la misma lógica, que niega a los sujetos en su reali-

dad. Tampoco por ser indígena se adquiere automáticamente una conciencia 

ni una definición clara de la propia condición cultural, sobre todo si tenemos 

en cuenta que –tal como pasa con los mestizos– estamos permeados por 

tantos años de escolaridad “civilizatoria”, por modelos determinados. 

¿Quién forma a quién?, ¿cuál es el eje de lo cultural? Cuando hablo de 

cultura no me refiero a la cultura como particularidad extrema: el conoci-

miento no es indígena o no indígena, o mestizo, La cuestión más bien es 

la capacidad y la manera de aprehensión del mundo la cual se encuentra 

engarzada en una serie de lógicas y sentidos estructurantes; la manera en 

la que me apropio de lo que me apropio está articulada a distintas cadenas 

significantes, lo que da sentido al conocimiento.

Otra cuestión que me interesa son las nociones de cuerpo e historici-

dad. Cuerpo, historicidad y conocimiento son conceptos que deberían estar 

presentes en todas las currículas –sean para la población que sea– y como 

ejes muy útiles para pensar la interculturalidad. ¿Cómo hacemos para traba-

jar esas cuestiones en la formación de agentes educativos, de maestros?

Coordinadora

Trajimos desde nuestro discurso algunos conceptos, algunos de ellos expre-

sados como mitos, lo que podríamos llamar parámetros. Sería interesante 

problematizarlos, abrirlos, sospecharlos; reflexionar sobre ellos a la luz de 

las categorías estructurantes de la propuesta.32 Se habló de sujeto –con 

32 Estos conceptos ordenadores se desarrollaron a lo largo del primer encuentro. Se 
hace referencia a los conceptos de historicidad, totalidad, (como articulación), realidad, 
sujeto y subjetividad propios de la epistemología de la conciencia histórica o del presente 
potencial.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 105

más de una connotación–, se habló además del lenguaje; se habló de la 

asimetría, de la otredad, de la alteridad; de la valoración de la experiencia y 

la escisión entre práctica, investigación y teoría como si correspondieran a 

momentos distintos que pueden ser desarticulados, así como de las necesi-

dades, de la dignidad, del desarrollo humano; y del concepto de mestizo.

Participante

Con respecto al término indígena, se abren ante mí algunas interrogantes, 

por ejemplo: ¿qué criterios se toman en cuenta para definir quién es y quién 

no es indígena?, ¿quién asume esto de las “prácticas indígenas”?, ¿quién sien-

do indígena asume “prácticas no indígenas”?, ¿de qué se trataría una práctica 

indígena o una práctica no indígena?

Participante

Un compañero hizo la siguiente afirmación: “Nosotros no queremos ser 

como los mestizos, queremos ser nosotros mismos”; es una cuestión difícil 

para resolverla desde una “identidad mestiza latinoamericana”. No es tan 

fácil como decir: “yo soy mestizo y ser mestizo es así y así”. 

Quizá el problema de ser uno mismo, de ser con dignidad, de ser el 

autor de la propia vida de acuerdo con lo que uno quiere, sea un problema 

de y para todos; entonces, el problema de la identidad, ¿sería independien

te de lo étnico?, ¿qué implicaría “ser nosotros mismos” en términos de 

identidad y asumamos la cultura como un componente definitorio de la 

construcción?

Coordinadora

¿Por qué no intentamos ver qué nos estamos imaginando cuando hablamos 

de “los sujetos”?, ¿quién es un sujeto?, ¿hablamos también de nosotros cuan-

do hablamos de “los sujetos”?, ¿somos parte de esa problematización? 

Participante

Creo que es importante recuperar lo de sujeto sujetado. Sujetado a contra-

dicciones, a búsquedas, a luchas, a problemas, a su historia, que busca, hace 

y se hace preguntas y acciona en relación con posibles respuestas.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento106

Participante

Creo que todos coincidimos al pensar en un sujeto desalienado, un sujeto 

histórico ubicado en el espacio, posicionado en el tiempo y ante su expe-

riencia.

Participante

Pero además, con capacidad de proyectar, transformar, desarrollar, anticipar 

futuros, aceptando la invitación a leer y develar parámetros de pensamiento 

y de acción. Todo esto tendría que ver con el sentido, el hacia dónde va-

mos, cuando hablamos de desarrollo, de dignidad, de transformación social 

intencional, estamos hablando del sentido de nuestro quehacer. Me parece 

que esto estaría representado por la categoría de presente potencial.

Participante

Ser desalienado es estar consciente de que, como sujeto, uno es también 

actor en la realidad, lo que implica, a su vez, una postura ante esa realidad; 

eso puede llevarte a una enorme infelicidad, porque darse cuenta de lo que 

está sucediendo realmente sería doloroso; el engaño y lo que es más profun-

do, el autoengaño. La alienación, generalmente, es mucho más confortable, 

más tranquila. Si lo planteamos como una dicotomía –sacrificio/comodi-

dad– me parece que sería peor porque estaríamos minimizando una cues-

tión muy compleja, que va más allá de la dicotomía. 

Participante33

Cuando pienso en ser nosotros mismos, recuerdo a mi abuelito, quien decía 

–en su idioma materno– que se debe valorar la existencia, porque un ser 

humano que va a ocupar un espacio, va a tener una relación con la natura-

leza, una responsabilidad. Para nosotros la luna y el sol, son los padres del 

ser humano, del ser maya otzil, llamamos a la luna Po, al sol Anam y al ser 

humano Poanam, que quiere decir hijos de la luna y el sol, este es el tipo de 

relación que establecemos con la naturaleza. El ser humano debería respe-

33  Participante maya otzil de Guatemala.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 107

tar la naturaleza, el espacio que habita, actitud que implica, por efecto, una 

relación de respeto con todo ser humano que le rodee. Habría que pensar 

en ganar espacio, ocupar escenarios para poder servir a los demás, porque 

si vamos a pensar en desligarnos de nosotros y de nuestra comunidad, de lo 

que digamos o pensemos, estamos perdiendo nuestra identidad.

Los grupos etnia Maya Otzil de Guatemala, valoramos el respeto, el 

compartir un espacio en iguales condiciones entre nosotros; por eso me 

pongo a pensar en este momento en qué queremos como país, como pue-

blo. En mi país se está perdiendo el valor del ser humano, de los sujetos 

diferentes; a veces –si llega– la educación bilingüe se rechaza, y siento 

que eso sería como rechazarme a mí mismo. 

Participante

Decimos que de acuerdo con las vivencias a las estructuras en las que nos 

formamos, creamos nuestros códigos de interpretación; así, cada quien tiene 

sus códigos y de acuerdo con ellos llegamos a ser nosotros mismos, a ser su-

jetos. Pero me pregunto: ¿cuándo vemos al otro como sujeto?, ¿cuándo como 

objeto?, ¿cuándo nos ve él a nosotros como objeto o cuándo como sujeto? 

En cuestiones de género, por ejemplo, para ser una “buena” mujer, depen-

diendo de las diferentes culturas, una tiene que cumplir con determinados 

roles impuestos o construidos, entonces, partiendo de este mismo principio, 

me pregunto: ¿el hombre está viendo a la mujer como sujeto?, ¿cuándo es 

sujeto?, ¿cuándo se convierte en objeto?

Coordinadora

Se podría decir que hay una multiplicidad de propuestas y maneras de pen-

sar al sujeto: es la mirada epistémica –el ángulo de colocación– la que 

va a determinar cómo veamos a ese sujeto; el neoliberalismo, por ejemplo, 

estaría planteando un sujeto mínimo, consumista, sin proyecto, un sujeto 

subordinado que, además, se sienta bien en su subordinación. 

Desde la propuesta de la matriz epistémica de la conciencia histórica, hay 

una exigencia de razonamiento, de pensamiento, que nos obliga a tensar 

la “idea” de sujeto en la realidad concreta. En este sentido, se hace referencia a 

un sujeto con capacidad de dar cuenta de sí y de desplegarse en sus posibili



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento108

dades, en sus potencialidades, para lo cual tendríamos que pensarlo contex-

tuado, historizado y posicionado.

Cuando se historiza un sujeto, uno pregunta y se pregunta: qué, quién, 

por qué, para qué, para quién, de parte de quién, quién quiere. Ante enun-

ciados tales como “sujetos del desarrollo” uno está alerta, vigilante –epis-

témicamente hablando y en el sentido que lo plantea Bachelard– hay una 

exigencia de conocimiento que va más allá de repetir el concepto, y esa exi

gencia hace que nos pongamos en relación, que cuestionemos el concepto, 

veamos su congruencia con la realidad concreta: ¿quién habla de este enun-

ciado?, ¿en qué realidad?, ¿con qué sentido?

Esto, entre otros aspectos, sería problematizar/nos: preguntarse a qué 

intereses obedece, en qué contexto político, económico y social, sucede. 

Así, emergen categorías como histórico, sujeto étnico, educación bilingüe 

intercultural… categorías que nombran fenómenos que, si bien, han existido 

siempre, no de la misma manera. 

Me gustaría invitarlos a seguir profundizando en esta cuestión del sujeto. 

¿Qué es un sujeto?, ¿quién es un sujeto?, ¿toda unidad biopsicosocial es un 

sujeto?, ¿qué es lo que diferencia a un sujeto de otro? No lo podemos saber 

sólo como una conceptualización a priori, sino de acuerdo con las realidades 

en las que estamos inmersos –que pueden ser miles, en términos de la de 

cada quien– en la articulación de sus diferentes niveles o expresiones.

Cuando trabajamos con el otro, lo hacemos desde su reconocimiento 

como sujeto, en una relación horizontal en donde no hay lugar para la pres-

cripción, la definición, la determinación ni la imposición de lo que “es” y 

por lo tanto el, otro debería ser, necesitar, sentir, sufrir. Es una afirmación 

que, en un plano de construcción de conocimiento, tiene mucha importan-

cia; sin embargo, creo entender lo que dijo la compañera: esta construcción 

relacional debe estar menos centrada en juicios de valor que cierran esta 

posibilidad de construcción en y desde la relación sujeto/sujeto.

En América Latina podemos ver actualmente que, para sufrir, ser margi-

nado o excluido, no es condición ser indígena. Digo esto porque pareciera 

que quedamos como entrampados en discursos que legitiman al otro como 

externo a mi mundo. Los discursos están sustentados en lógicas de pen-

samiento y de organización del mundo que pueden realimentarse a través 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 109

de otros discursos que, aparentemente, estén diciendo lo contrario. En este 

caso, podemos correr el riesgo de ver al otro como por debajo o por encima 

nuestro, pero nunca como un sujeto, un legítimo otro con quien es posible 

pensar y, consecuentemente, generar una relación horizontal desde la cual 

construir conocimiento del mundo. 

Participante

Creo que hay algo que está implícito, pero que es necesario poner sobre la mesa, 

porque aquí estamos hablando, reflexionando, problematizando; pero ¿estamos 

conscientes de que es nuestra responsabilidad resolver nuestros problemas?, ¿de 

que nadie lo va a hacer por nosotros por más diagnósticos que hagamos de la 

situación, por mucho que “le digamos a la gente lo que tiene que hacer”?

Si queremos conservar nuestra cultura, no podemos esperar que ven-

ga un norteamericano, un mexicano que no es indígena, una ong o una 

dependencia de gobierno a hacerlo; somos nosotros quienes debemos 

preocuparnos por resolver cómo vamos a vivir, cuáles son nuestras nece-

sidades, cuáles son nuestras opciones, qué alternativas podemos construir, 

etcétera. 

Nosotros, para conservar nuestra cultura por ejemplo, abrimos nuestra 

propia escuela, nuestra propia secundaria. Porque sentimos que en las es-

cuelas oficiales eso no sucede, y a veces sucede más bien todo lo contrario; 

incluso, la educación bilingüe que ofrecen en realidad no es tal. Creo que 

con eso no alcanza; también tenemos que saber para qué existimos, para 

qué queremos conservar nuestra cultura, por qué queremos defender lo que 

somos, reforzar nuestra identidad.

Coordinadora 34

Me gustaría que todos los conceptos que ubicamos como “mitos”, pudieran 

verse de forma más compleja. Por ejemplo, si me identifico como sujeto 

¿qué es lo que me define? En este sentido creo que son las experiencias 

34 La maestra Úrsula Klessing es Directora del DVV IIZ/DVV (Asociación Alemana para 
la Educación de Adultos en México) y conjuntamente con el crefal ha organizado este 
Encuentro.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento110

que hago cotidianamente, pero si las dejo como fijas e inmovibles no voy 

a poder transformar el mundo en el que estoy viviendo. En mi opinión, 

las experiencias están vinculadas a la conciencia crítica. Es lo que permite 

transformarlas. La experiencia en sí, puede darnos una idea de algo inamo-

vible, pero también de algo muy dinámico. De qué manera me defino como 

sujeto colectivo, político, de derechos, étnicos. ¿Qué significado le doy a 

estos “apellidos?, ¿los puedo ver en la experiencia, en la práctica?; el sujeto 

étnico siempre ha sido un concepto de exclusión, pero también puede ser 

una concepción de reivindicación; en ese sentido la contextualización de es-

tos apellidos es sumamente importante, para poder ubicarme en el mundo, 

¿cómo me quiero ver y cómo decir quién soy?, ¿quién determina quién es, y 

en qué momento soy un sujeto político?, si alguien dice: tú votas, ¿entonces 

soy un sujeto político?; y si digo: quiero participar en cualquier ámbito de 

la sociedad pero nadie me da el derecho como sujeto de derecho, entonces 

¿no soy sujeto político?; un concepto se vincula con el otro, pienso que esto 

se da según como me identifico dentro de estos conceptos, cómo los inter-

preto y qué significado les doy. Pienso que el sujeto étnico realmente me 

causa muchos problemas, si no está explícito su significado reivindicativo, si 

se deja nada más así. Lo mismo sucede con los sujetos colectivos, ¿quién es 

el sujeto colectivo?, también podría ser muy excluyente dentro de la colecti-

vidad de la cultura indígena, ¿qué hace un indígena que no quiere aceptar 

todas las normas jurídicas, y que de repente le surge en su mente “yo tengo, 

quiero, me muevo, propongo, en mi propia cultura”? Creo que podríamos 

abrir más estas complejidades que pusimos sobre la mesa y que nos trae el 

usar estos “apellidos” de los famosos sujetos 

En cuanto a los mitos hay que dar también con su significado. ¿Cómo 

interpreto mi experiencia?, ¿qué estoy haciendo y para qué?; de igual modo 

el sentido de la identidad, creo que cada persona tiene una identidad, ya 

sea crítica o alienada, el caso es entrar a esta problematización: ¿cómo me 

veo como sujeto, quién me dice esta es tu identidad?; aquí hay que tener 

en cuenta que el estado también tiene voz. La identidad indígena ¿hay una 

clara identificación de esta identidad?, ¿qué significado damos nosotros a 

la identidad indígena? Creo que deberíamos posibilitarnos el ver y vernos 

más críticamente, lo que implica más conciencia reivindicativa. Me hubiera 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 111

gustado problematizar mucho más todos esos “apellidos”, cuándo y en qué 

momento los usamos y sobre todo para qué.

Participante

Me pareció valioso tomar estos conceptos y desmitificarlos, pero hubo un 

momento en que me desesperé, porque cada concepto nos lleva a otro que 

teníamos que desbaratar. Cada cosa que vamos construyendo como base 

para reflexionar, la podemos destruir en ese mismo momento, pero ahora 

me queda claro que los conceptos se hacen, deshacen y rehacen. Al rehacer-

los, al contextualizarlos e historizarlos, les ponemos unas pequeñas anclas 

sujetadas a lo concreto, para darles ciertas certezas, pero que no son sólo 

permanentes. Entiendo que éstas son ahora las categorías que me permiten 

construir conocimiento.

Participante

Comparto la importancia de tener un proyecto con sentido, pero la posibilidad 

de realizar un proyecto pasa por otra cuestión: la capacidad de desarrollar un 

pensamiento propio. No creo que la transición de una sociedad homogénea 

y excluyente hacia una sociedad intercultural, multicultural o plural, se resuel-

va solamente con la confrontación entre indígenas y mestizos. Creo que el 

asunto es más complejo e incluye muchas otras realidades. Es precisamente 

por esto que creo que la educación ocupa un lugar muy importante en todo 

este proceso, porque la escuela, si bien carga con la responsabilidad en la 

construcción de una sociedad con características como las nombradas, es 

también una opción con mucho potencial para la transformación.

Los indígenas tampoco son homogéneos –tampoco incluyentes– hay 

también cuestiones muy contradictorias entre ellos. En este sentido, digo 

que es importante el proyecto y el sentido, pero desde la capacidad de pen-

samiento propio y autónomo, porque además todo esto nos provee de una 

dimensión ética que no es menor.

Participante

Esto que dicen las compañeras nos demuestra que lo cultural es una di-

mensión que no se puede minimizar ni hacer a un lado. Me pregunto si se 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento112

hubiese aprobado la ley indígena en vez de la indigenista, ¿la hubiéramos 

asumido realmente como tal?, ¿podríamos haber llevado a la práctica todo 

lo que dijimos? 

Participante

Hay determinadas acciones y comportamientos que, aunque son dañinos y 

destructivos, no los registramos en nosotros mismos y los reproducimos en 

el discurso, aunque planteemos algo totalmente diferente en él. Creo que el 

reto es justamente dar cuenta de ellos, tomar conciencia, ver cómo los pode

mos transformar y construir desde ahí.

Coordinadora

Se podría decir que cuando empezamos a dar cuenta de ciertos fenómenos, 

a reflexionar sobre ellos –como aquí, ahora– hay como un primer mo-

mento de conmoción que nos provocan esos hechos ante los que logramos 

posicionarnos, para verlos desde ángulos distintos. Ahora, lo que habría 

que trabajar es: ¿qué hacemos con esa conmoción?, ¿cuáles podrían ser los 

siguientes pasos?, ¿cómo resignificamos esta conmoción? Es decir, ¿cómo 

podemos organizar nuestras preocupaciones y pensamientos, a fin de con-

vertirlos en posibilidad de construcción de conocimiento y de acción? Es 

necesario empezar a cultivarlo y ejercitarlo. Lo que podamos hacer en este 

espacio debería ir más allá de una mera disquisición de orden académico 

–no se trata de hacer una tesis ni mucho menos–. La intención es recupe-

rar el deseo de reconocer la realidad para trabajar con ella, entendiendo la 

construcción de conocimiento como algo más amplio, que no está restringi-

do a ningún espacio –académico, universitario– sino como en un proceso 

permanente y cotidiano, que puede potenciarse desde cualquier nivel de la 

realidad, pero sin olvidar que la conciencia implica acción.

Haciendo una recuperación de lo que plantearon ustedes en el encuen-

tro pasado, como problemas de investigación, les propondría resignificarlos 

y problematizarlos, para ver, desde estas nuevas herramientas, qué nos fue 

aportando este encuentro; si se sostienen en su planteamiento, o si el pro-

blema puede trabajarse y aún más para ver lo que subyace en él; es una 

posibilidad que la inquietud planteada en un principio tenga que ver con 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 113

algún aspecto puntual –podríamos decir “sintomático”– de la realidad el 

cual los afecte y conmueva más que con un problema de investigación en 

el sentido estricto; es en esa dirección que les propongo este ejercicio.

Participante

Mi propuesta de problema tenía que ver con cómo lograr una relación en-

tre hombres y mujeres teñida por la “interculturalidad” –entendiendo que 

tanto lo masculino como lo femenino son construcciones sociales, cultu-

rales distintas–, una relación desde una lógica de sujeto/sujeto y no de 

sujeto/objeto, que es lo establecido. Me asumía en este planteamiento como 

el responsable de acercar herramientas para descubrir justamente las acti-

tudes aprendidas que interfieren en esta relación. Lo que me mueve a esta 

reflexión y a buscar una vía de acción al respecto es el deseo de que mis 

hijos puedan vivir en un mundo diferente, en el que las relaciones sean 

entre pares, tanto de género como en todos los ámbitos de la realidad. Hay 

algo con lo que no estoy de acuerdo, me tensa y, en respuesta a esa tensión, 

tengo que hacer algo.

Coordinadora

¿Podríamos decir entonces que a ti te preocupan las relaciones intergenéri-

cas marcadas por la cosificación?, si fuera así, esta preocupación se presenta 

como una cuestión amplia y difusa; es como si se señalara más un tema que 

un problema. Esto es fundamental para ir focalizando la mirada, el interés, 

el deseo de saber. Ahora, ¿cómo hacemos para transformar este tema en un 

problema, metodológicamente hablando?

Podríamos seguir preguntándonos: ¿qué quieres decir con que te tensa?, 

¿te enoja?, ¿te conmueve?, ¿qué es con lo que no estás de acuerdo?

Participante

Con la manipulación y el uso y abuso de poder que se genera desde los estereo

tipos, roles y patrones que se nos marcan y tenemos que cumplir para ser “bue-

nos hombres” y “buenas mujeres”, validados y legitimados por la sociedad.

En el caso de los hombres por ejemplo, y particularmente en mi co-

munidad, uno tiene que ser proveedor, valiente, fuerte; hay incluso detalles 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento114

como tener bigote y pelo. Se podría decir que en realidad esos son manda-

tos que están más allá de cualquier comunidad y se podría aplicar –con las 

diferencias locales, por supuesto– a la sociedad en general.

Me pregunto entonces si es realmente necesario cumplir con todas estas 

condiciones –que si además seguimos al pie de la letra nunca podría

mos estar a la altura– para ser un hombre “de verdad”; pero si no las 

cumples entras en una cadena de reproches y marginación que podría des-

embocar –y sucede– en alcoholismo, drogadicción, violencia intrafamiliar, 

delincuencia, incluso suicidios. Esta, no es una justificación de este tipo de 

actitudes, pero sí, de cierta manera, podrían ser una causa de ellas.

Coordinadora

¿Podríamos decir que una de las cosas que te toca y te conmueve, es la pre-

sión y la tensión que esta demanda de masculinidad impone a los hombres 

en general, pero también a ti mismo?

Participante

Lo que me preocupa es cómo entra uno en esa lógica y qué puedo hacer 

para modificarla. En el encuentro anterior, cuando planteé este problema, 

todavía no estábamos muy entrados en la cuestión de la problematización 

y lo veía únicamente como relacionado a los hombres y a las mujeres en 

general, en abstracto; creo que ahora, desde mi práctica, tendría más que 

ver conmigo y con los promotores y las promotoras con quienes trabajo di-

rectamente –y que a su vez trabajan en comunidad– el generar un espacio 

concreto de reflexión y de búsqueda de vías para empezar este proceso de 

transformación, o, como decía antes, acercar herramientas para que ellos 

mismos descubran sus condiciones y las alternativas. Lo complicado para 

mí, es que este tipo de situaciones son muy difíciles de evaluar, saber si es-

tán teniendo resultados negativos o positivos; no hay indicadores concretos 

para “medir;” pero sí hay pistas de la gente que se pueden escuchar, sirven 

para ver cómo va el proceso. Por ejemplo: nosotros trabajamos por separa-

do con las promotoras y los promotores, pero la mayoría son parejas que 

trabajan en su comunidad. Le preguntaba a una promotora Rarámuri si consi

deraba que habían tenido buenos resultados las reuniones de trabajo con los 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 115

varones, a lo que ella me respondió: ¡sí!, porque a los tres o cuatro meses de 

comenzadas las reuniones, su esposo ya no la violaba. Hubo otro caso en 

que un señor de más o menos 50 años se lastimó, se quebró una pierna y 

tuvieron que ponerle un yeso; a la semana, alegando que él era fuerte y no 

necesitaba de eso, se lo quitó. Luego se quebró una mano y volvió a hacer lo 

mismo, se fue adaptando, “se las fue arreglando”; pero resulta que ahora le 

duele mucho porque sus huesos no soldaron bien, para cumplir con el este-

reotipo de decir que no le dolía, que era fuerte, no podía quejarse. Entonces 

terminó diciendo ¡sí!, efectivamente era duro cumplir con los estereotipos 

que se le habían asignado culturalmente.

En términos personales, he descubierto además, o me hicieron ver que 

no es necesario vivir de acuerdo con estos mandatos para ser un hombre 

verdadero; esto me genera una sensación de tranquilidad que se refleja en 

un mejor funcionamiento a nivel familiar. Me siento bien, pero también sé 

que todavía me falta mucho por descubrir, porque no es tan simple cambiar 

lo aprendido a lo largo de toda una vida en la escuela, en la familia y en la 

sociedad en general.

Participante

¿Cómo estás contextualizando las prácticas culturales?, ¿qué peso le estás 

dando a las prácticas colectivas que dan sentido al proceso de socialización 

de un varón en esa colectividad? 

Participante

En vez de decirles “ustedes están mal en esto y esto”, lo que he estado ha-

ciendo, es tratar de generar un espacio donde ellos descubran sus propias 

dificultades para poder accionar desde su propio contexto y cosmovisión, 

–en este caso, Rarámuri– sistematizando permanentemente la práctica, 

buscando el empoderamiento de ellos como personas, desde el punto de 

vista del ser, tener, poseer y disponer; que ellos mismos se asuman como 

sujetos de vida. Es un proceso muy largo. Me preocupa cómo acelerarlo; 

además, sistematizarlo.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento116

Coordinadora

En lo que plantea el compañero, ¿ven ustedes la posibilidad de construir un 

problema de investigación?

Participante

Creo que hay tensión, interés y pregunta; una inquietud, un interés por co-

nocer, por saber y por buscar una solución a algo que incomoda; es decir, 

un sentido, algo que conmueve y se debe problematizar. 

Participante

Creo que el compañero está pensando dejar que la comunidad busque y 

decida con respecto a esta problemática. Me pregunto: hasta qué punto in-

cluyó, dentro de su problematización, la cuestión del relativismo cultural y 

de los valores que no pueden ser universales, lo cual implica que no todo 

es válido por el hecho de ser cultura. 

¿Se va a lograr el empoderamiento tan sólo con que ellos digan lo que 

quieren hacer? La cultura es dinámica y tiende siempre hacia cuestiones 

cualitativas que respondan realmente a necesidades –no solamente mate-

riales sino espirituales–, ¿cómo están ustedes posibilitando esta reflexión 

en equipo? Durante 500 años hemos aprendido que los indígenas no somos 

nadie y, para tener validez, por tanto, debemos abrazar las prácticas del que 

viene de afuera; ¿no sería mejor buscar la manera de tener una mirada más 

amplia, para ver no sólo lo que conviene a ese grupo, sino a toda la comu-

nidad, a toda la etnia?

Participante

Es básico tener clara la intencionalidad. El silencio juega a veces un papel 

importante como herramienta en este tipo de dinámicas, pero siempre par-

tiendo de la idea de que, luego, se debe también abonar, poner, guiar. 

Me da la sensación de que estás proponiendo un mecanismo de re-

significación de la masculinidad, desde la apropiación crítica de la propia 

historia y la toma de conciencia de los propios referentes y mandatos. Ese, 

si bien es un trabajo subjetivo y hasta individual, requiere de un proceso 

colectivo, de construcción con otros en los que podamos reflejarnos. Pero, 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 117

¿cómo convertirla en una práctica social que permita a las generaciones 

futuras asumirla como posible, viable y hasta natural?, ¿cómo ir más allá de 

un grupo de promotores?, ¿cómo hacer para que sea una práctica en la que 

puedan erradicarse esos sistemas de sanción social, de legitimación, exclu-

sión e inclusión?, ¿cómo se alimentan y reproducen esas prácticas? 

Coordinadora

Si recuperamos todo lo dicho a partir de la problematización del compañe-

ro, podríamos ver que nos quedamos con la parte masculina de esta pro-

blemática de género, aun cuando uno de los planteamientos era justamente 

la necesidad de recuperar la relación de género, en aras de romper con los 

mandatos y la escisión que las asigna. No tendremos un panorama claro de 

las condiciones actuales de las relaciones intergenéricas, si estamos obser-

vando sólo un aspecto de ellas.

Participante

Me pregunto si lo femenino y lo masculino son realmente expresiones cultu-

rales. Se podría decir, más bien, que la cultura del pueblo Rarámuri engloba 

una serie de creencias y prácticas sociales respecto a las relaciones interge-

néricas. Esas prácticas cumplen, quizá, una función al interior de ese grupo 

étnico, ¿cuál sería esa función? 

Participante

Entendemos por cultura lo que define la manera de ser, de actuar y de co-

nocer. Producir la cultura, como una cuestión histórica, en una sociedad y 

en un grupo no es privativo del género; tanto una mujer como un hombre 

construyen y actúan. 

¿Se puede hablar de interculturalidad al interior de un grupo cultural? 

Habría que pensar en otros términos, por ejemplo, la intraculturalidad, pues 

dignificándola, desarrollándola, asumiéndola, permite establecer una rela-

ción intercultural con los otros.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento118

Coordinadora

Si se escuchan, en algún momento la discusión tomó un giro: de repente, 

el discurso suena un poco prescriptivo y, la prescripción, no significa pro-

blematizar. 

Participante

Estaba pensando en la interculturalidad intergenérica y sobre las funciones 

que cumple la cultura en cada grupo étnico. Habría que buscar quizá la ma-

nera de lograr interculturalidad genérica sin violentar los derechos femeni

nos y masculinos, y sin que se convierta en una imposición para ninguno de 

los dos. Pienso, por ejemplo, en la familia: es, en varios sentidos, el núcleo en 

la comunidad; entonces habría que incluir ese aspecto en la problematización, 

no alcanzaría con pensar sólo en los promotores, es necesario pensar también 

en cómo incluir, en este sentido, a la cultura familiar de las comunidades.

Coordinadora

¿Cómo organizarías la pregunta?

Participante

¿Cómo podría sensibilizar a la comunidad en el valor y la igualdad del ser 

humano, específicamente entre mujer y hombre?

Coordinadora

¿Cómo podrías hacer esa misma pregunta sin que implique tu participa-

ción?

Participante

¿Es importante que haya igualdad entre hombres y mujeres?, ¿es posible?

Coordinadora

¿Cuáles son las relaciones construidas entre hombres y mujeres que me per-

miten como asesor decir que la relación actual representa una relación entre 

sujeto y objeto?, ¿quiénes son, en la comunidad Rarámuri, los intérpretes de 

la cultura?, ¿los hombres o las mujeres?



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 119

Respecto a la idea de acercar herramientas para que la gente descubra 

los aspectos que interfieren en su desarrollo, pregunto ¿qué se entiende por 

desarrollo?, ¿cuál es el desarrollo que se quiere lograr?, ¿cuáles serían los 

indicadores que estamos esperando encontrar para saber si hubo o no desa-

rrollo?, ¿qué quiere decir este concepto para la cultura indígena en términos 

económicos, sociopolíticos, etc.?, ¿cómo estoy interpretando todo eso?, ¿cómo 

entiende la gente el concepto de empoderamiento?, ¿qué sabe la gente de esos 

conceptos?, ¿de qué manera el contexto de la interculturalidad me sirve para 

impulsar un proceso de darse cuenta de la sumisión o la dominación?

A modo de cierre.

Quedan planteados problemas metodológicos determinantes: ¿cuándo 

nos construimos en un problema de investigación?; un problema social vi-

vido particularmente, ¿es siempre un problema de investigación?, ¿qué es 

lo que abre camino para la construcción de un problema de investigación?, 

¿qué son un tema y un síntoma social?, ¿qué lógica de razonamiento sostiene 

a una hipótesis?

La cuestión de la complejidad del problema de investigación, desde una 

perspectiva epistémica no analítica –o hipotética deductiva– tensó positi-

vamente la dinámica grupal y quedó pendiente como trabajo a repensar en 

el próximo encuentro.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento120

5. Experiencia organizativa de la Nación Purépecha Zapatista

del estado de Michoacán

En l989 hubo una gran movilización de campesinos, indígenas y obreros de 

Santa Fe de la Laguna. Con la unidad que se logró, empezó a aparecer el sím

bolo del pensamiento indígena: la bandera purépecha que presenta una 

síntesis de las cuatro regiones. Santa Fe de la Laguna35 es ahora parte de 

una gran movilización en Michoacán.
Existían varias organizaciones con diferentes tendencias –trotskistas, 

marxistas, maoístas…– pero lo que no había era un pensamiento indígena; de 
ahí la discusión con algunos compañeros que decían: “por qué no plantea-

mos que el pensamiento marxista lo vistamos de indio”, de purépecha. Para 

ello se empezó a indagar sobre la filosofía indígena purépecha, las moviliza-

ciones, las demandas de los pueblos, que, en este caso, eran por la tenencia 

de las tierras comunales, la invasión de los ganaderos y la tala de bosques.

En las marchas surgió el lema guichar guinape, que quiere decir nuestra 

fuerza; es algo que impactó y que empezó a generar conciencia dentro de 

las comunidades indígenas. Cada quien comenzó a adoptar, en todas las 

marchas, esta frase. Con esa visión y ese pensamiento se hacían reuniones 

en diferentes comunidades; este lema estuvo siempre y hasta la fecha sigue 

presente.

35  Si se si hiciera un balance de estas movilizaciones podíamos decir que repercutió en 
varios sentidos para la comunidad indígena de Michoacán en México. En primer lugar, 
la comunidad consiguió el reconocimiento definitivo de sus tierras comunales, con esto 
recuperó las tierras que estaban en manos de pequeños ganaderos y actualmente sobre éstas 
la comunidad está promoviendo un tianguis artesanal. En segundo lugar, influyó también 
en la unidad de la comunidad en torno a una causa común, aunque después se dieron otros 
conflictos al interior de la comunidad ya que fue el centro de una red de organizaciones 
sociales independientes del gobierno federal. En cuarto lugar, la lucha de la comunidad de 
Santa Fe de la Laguna se volvió un símbolo y un referente para otras comunidades del área. 
Por último, implicó un cambio en la relación entre el gobierno y los purépechas al inicio de 
una década de movimientos étnicos en el país y en América Latina.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 121

El movimiento de la ucez36 pasa por otro rumbo, otros momentos; brota 

cuando empiezan a formarse cuadros indígenas en Michoacán, que surgen 

de las normales indígenas o de casas de estudiantes de la Universidad; ellos 

fueron quienes empezaron a hacer un pequeño planteamiento: denomina-

ron como una primera organización, después de la ucez, lo que era Shanar 

iret (camino del pueblo); pero, con un perfil indígena, seguían existiendo 

dos pensamientos, los marxistas, quienes decían que era el momento para 

solucionar por la vía armada todos los conflictos de las tierras comunales o 

los conflictos entre los pueblos; otras personas decían que era el momento 

de ir pensando con una filosofía indígena y aprender de nuestros abuelos la 

necesidad de discutir, analizar y ver nuestra realidad, plantear un panorama 

general a través de un diagnóstico sobre nuestra realidad y rumbo.

Se fortalecieron estas dos tendencias, se divide la primera organización 

y queda en l991 o 1992 sólo una; no había nombres sólo reuniones a las 

que asistían muchas comunidades de representantes de bienes comunales 

y activistas purépechas que estaban construyendo un proyecto amplio. En 

esos años surge la reforma del artículo 27 constitucional. Es cuando las or-

ganizaciones indígenas plantean el decreto de nación purépecha, en donde 

se habla sobre el rechazo a la reforma constitucional. En este momento, la 

gente empieza a preguntar: ¿cuál es nuestro proyecto de nación?, porque se 

está hablando solamente de una reforma; pero, ¿cuál es el proyecto político 

de la nación purépecha? así, comienza a surgir la tendencia hacia la auto-

nomía de los pueblos indígenas, basada en el convenio 169 y en el análisis 

de otros artículos constitucionales; es cuando empieza a haber pequeños 

planteamientos de formación de una organización indígena, la cual se es-

tablece formalmente como nación purépecha. Se crea su estructura y sus 

comisiones, que prácticamente se centran en la actividad productiva para 

los pueblos indígenas, la defensa permanente de las tierras comunales y un 

proyecto educativo para mujeres.

Han sido diferentes los espacios donde la nación purépecha empezó a 

avanzar, pero algo muy importante sucedió cuando surgió la iniciativa de 

36  ucez. Unión Campesina de Estados Zapatistas en Michoacán, México.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento122

los campesinos en torno a la organización de la nación purépecha zapatista; 

aparecieron las ofertas de créditos externos; es ahí donde nos pusimos a 

pensar sobre la autonomía. Pensamos, ¿cuál es nuestra visión?, ¿cuál es nues-

tra actitud?, ¿qué es lo que hacemos o de qué manera llegan esos recursos?, 

en lugar de hacer la unidad del pensamiento indígena, ¿podrían romper con 

el proyecto de nación?

A nivel nacional, se estaba gestando el movimiento indígena, en 1994, 

surgió el Ejército Zapatista de Liberación Nacional en donde las ideas son 

similares; tuvimos una invitación para asistir, con propuestas, a la Primera 

Convención Nacional. Cuando se creó el Congreso Nacional Indígena (cni), 

posteriormente, se dieron conflictos al interior de la Nación Purépecha; 

sigo pensando que los recursos externos rompen con ese pensamiento que 

estamos construyendo y, en vez de unirnos en un proyecto alternativo, nos 

dividen. Aparecen dos naciones, la purépecha con tendencias electorales y 

de búsqueda de créditos para impulsar proyectos productivos afiliados con 

el estado y, la Organización Nación Purépecha Zapatista con un proyecto 

que está en construcción sobre la autonomía regional de los pueblos indí-

genas; hemos participado en varias movilizaciones en torno al movimiento 

zapatista a nivel nacional.

En la actualidad, los trabajos que está realizando la Nación Purépecha 

Zapatista son proyectos educativos en relación con la alfabetización, pero 

orientados hacia los derechos humanos: organizaciones de campesinos que 

desarrollan proyectos en coordinación con la Fundación Rigoberta Menchú; 

proyectos productivos, educativos, de cine, entre otros. Son las primeras 

formas de reorganizarnos nuevamente como Nación Purépecha Zapatista; 

esto no quiere decir que durante todos estos años no hayamos crecido, sí lo 

hemos hecho, aunque nuestra participación ha sido más para fortalecer

nos internamente, ubicarnos, tener claridad de pensamiento, de cómo 

tenemos que impulsar y aterrizar en un proyecto de autonomía; sin em

bargo, con lo que ha pasado en estos últimos días sobre la aprobación de la 

ley indígena, volvemos a pensar en ¿cuál va a ser el rumbo?, ¿qué es lo que 

tenemos que hacer?, ¿qué es lo que sigue?; porque a pesar de que hay con-

troversias constitucionales, las comunidades impulsan otros amparos contra 

esa ley. Estamos haciendo reuniones los sábados, cuando están todas las 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 123

autoridades y la gente tiene tiempo para ir a todas las comunidades e ir jun-

tando todos los amparos. Es un trabajo fuerte en el cual estamos aterrizados 

en este momento; muchos compañeros asisten a las asambleas de las comu-

nidades para hacer ese tipo de trabajo, para ampararnos ante la ley.

Lo que ahora estamos haciendo es propiciar una reunión de comuni

dades y al mismo tiempo invitar a todas las organizaciones indígenas inde-

pendientes, –independientemente de sus tendencias–. Estamos planteando 

un proyecto de gobierno indígena para Michoacán, porque lo que pasa es 

que quien llega al poder, nos convoca y nos da cualquier cosa que no sirve 

a las comunidades indígenas. Sencillamente estamos planteando nuestras 

propuestas. Queremos hacer las cosas de otra manera, porque en años an-

teriores realizábamos marchas, movilizaciones y tomas, pero cuando llegá-

bamos a las negociaciones se nos preguntaba: ¿cuál es su proyecto o qué es 

lo que quieren? Por eso ahora actuamos diferente. Estamos planteando un 

proyecto para darle a todos los candidatos y con el que quede electo, hacer 

un compromiso; lo que pedimos, en términos generales, es una nueva ley 

indígena en el estado de Michoacán, con toda la estructura que esto implica; 

se está pidiendo una Universidad purépecha, que haya un arreglo general 

sobre la tenencia de la tierra, no por comunidades, no por partes, sino un 

arreglo global en todo el estado; planteamos también proyectos productivos 

con tecnologías apropiadas que tengan que ver con la autogestión y eco-

logía, todo esto se va a discutir, pero nuestro proyecto va orientado hacia 

ese rumbo. En términos generales esa es la práctica que está haciendo la 

Organización Nación Purépecha Zapatista.

Hugo Zemelman

De la exposición que han hecho pueden desprenderse una serie de ilus

traciones para aclarar el propio concepto de autonomía que aquí hemos 

estado discutiendo en términos conceptuales y que ahora, sin querer, ha 

recibido un ejemplo.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento124

Participante

Hace algunos años en crefal37 se desarrolló una investigación validada, 

pero que nunca se publicó: La dimensión educativa de los movimientos so

ciales, el caso de la ucez, verificación práctica Sirahuén. La ucez facilitó 

sus archivos y, efectivamente, la dimensión educativa de los movimien

tos sociales, en este caso la de la ucez, fue un ejemplo a nivel nacional o 

regional de cómo para estos movimientos la lucha no es sólo por la tierra 

en sí misma, sino que implica la defensa de los recursos naturales, la afir-

mación de la propia cultura. Sé que pasaron etapas muy difíciles, particu-

larmente en Santa Fe, por la polarización de estas posiciones. De todo esto 

existen memorias.

Ha habido muchos proyectos de tipo educativo y cultural. Por ejemplo 

Santa Fe de la Laguna ha sido, entre otras comunidades, representativa. En 

ese escenario se han desarrollado proyectos de fundaciones, de grupos y 

de proyectos con sentido de afirmación cultural, de resistencia, de lucha 

contrahegemónica.

Quiero pedir a uno de los compañeros purépechas que haga algún co-

mentario sobre cuál ha sido el impacto de estos trabajos. Sé que ha habido 

investigaciones muy serias y muchos aportes de los profesionistas purépe-

chas al respecto. Con toda esta experiencia, con todo esto acumulado en la 

lucha, ¿cómo valoran ustedes?, ¿qué nos pueden decir del impacto que han 

tenido estos proyectos de algunos agentes externos? Lo que nos ha movido 

en esta reunión es la idea de la interculturalidad y el conocimiento. 

Para mí significa mucho que ustedes me pudieran dar alguna idea de 

cómo han visto la actuación o la importancia de estos proyectos. Mencioné 

el caso de Santa Fe, porque es uno de los más visibles; pero me refiero igual 

a Sirahuén y Ucasanasta.

Dirigente indígena de la ucez

Antes de 1979 todos esos proyectos eran dictados o impulsados por el go-

bierno del estado, por vías institucionales. No había discusión en el sentido 

37  Centro de Cooperación Regional para la Educación de Adultos en América Latina y el 
Caribe.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 125

de cuál era la propuesta; estos proyectos nunca funcionaron. La prueba es 

que existen muchos que están activados y no han logrado buenos resul-

tados, pero, cuando empezamos a hablar de movilización y la defensa de 

las tierras comunales, la gente empieza a analizar la problemática indíge-

na, el conocimiento, su forma de vida; todo esto rompe con lo que estaba 

pasando en Santa Fe, porque antes de 1979, la lengua estaba incluso por 

perderse. 

Los profesores de educación indígena tenían la tendencia de que los ni-

ños no hablaran la lengua purépecha, sino el español, que dejaran también 

su vestuario; a partir de guichar guinape, a partir de la bandera, de todos 

esos símbolos que son educativos, la comunidad tiene otra visión, otra idea 

de lo que es la vida purépecha. A pesar de que Santa Fe de la Laguna está 

a 5 kilómetros del municipio de Quiroga, que es panista desde su origen, 

nunca ha habido una buena relación entre ellos, jamás ha habido esa mez-

cla. No han podido penetrar su lenguaje. La vida cultural occidental ha sido 

ejemplo de educación para los pueblos de San Jerónimo que, en los últimos 

tiempos, nos empiezan a pedir experiencias: ¿cómo le hicieron?, ¿qué hicie-

ron para que ustedes sean así? Nosotros somos supuestamente diferentes a 

los de San Jerónimo, San Andrés y varias comunidades más. 

Cuando llegan a Santa Fe los proyectos productivos, lo que primero 

se hace es analizar su viabilidad en la jefatura de tenencia social, con las 

autoridades comunales, luego se discuten en asamblea general. En últimas 

fechas, lo que ha pasado es que diversas corrientes políticas de organiza-

ciones independientes, dividen a las comunidades al querer formar cuadros. 

Santa Fe de la Laguna es caldo de cultivo para la formación de cuadros, ahí 

se encuentran de todas las tendencias; lo que hacemos en las asambleas 

generales es olvidarnos de eso. Cada quien tiene su formación, pero como 

proyecto de comunidad ¿cuál es nuestro pensamiento?, ¿cuál es nuestra vi-

sión?, ¿de qué manera nos afectan los partidos políticos, las organizaciones, 

incluso las mismas fundaciones y todas las ong que llegan ahí?

No quiere decir que por el hecho que sean ong u organizaciones inde-

pendientes de mujeres, sus propuestas estén bien, porque a menudo, éstas 

rompen con el pensamiento y la estructura de pensamiento purépecha: ¿qué 

es la vida?, ¿cuál es la visión de la mujer indígena en las comunidades o en 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento126

este caso, en Santa Fe de la Laguna? Cuando llega un grupo de mujeres fe-

ministas con otras tendencias, pretenden crear otra visión e ir rompiendo el 

pensamiento purépecha en la comunidad.

Las feministas, por ejemplo, tienen una visión diferente a la de la mujer 

indígena. Tampoco decimos que nuestros usos y costumbres son los mejo

res; estamos en el proceso de analizar qué nos sirve y qué no; pero que no 

vengan a interrumpir la formación y el pensamiento de las mujeres: su de-

fensa, su participación y su vida dentro de la comunidad. Ellas son las que 

educan a los hijos y tienen que estar bien formadas; esto es en el caso de 

este tipo de organizaciones de mujeres. Pero ¿Qué está pasando con organi-

zaciones y los proyectos respectivamente? La comunidad se dedica a la alfa-

rería local; nosotros planteamos nuevos diseños, que los artesanos pensaran 

sus propios diseños, no que las ong o fundaciones llegaran con hornos de 

alta temperatura y con proyectos de exportación, esto, de ninguna manera 

es parte de nuestra autonomía. Quieren formarnos para que seamos expor-

tadores con una visión globalizadora. Todo esto se analiza. En los últimos 

días han llegado las grandes fábricas de Dolores Hidalgo que hacen cerá-

mica, como ellos ven que la gente sabe pintar y hacer otras cosas, quieren 

instalar aquí parte de su infraestructura. Este problema se pasó a asamblea 

donde se dijo: “señores hasta aquí, no vuelven a entrar”. Para nosotros esto 

es parte de la educación comunal, la nueva generación va aprendiendo, es 

un conocimiento colectivo, generalizado, porque en las asambleas y en sus 

casas lo comentan, lo discuten; todos estamos en esa misma frecuencia, 

tenemos que ir viendo nuestra comunidad, así se ha mantenido la unidad 

de los barrios.

La religión estaba también dividiendo a la comunidad; pero hubo un 

arreglo después de dos días de reunión. Los evangelistas trajeron primero 

un médico para atender a la gente que no tiene recursos suficientes para 

curarse; más adelante organizaron a un grupo de mujeres para que en 

asamblea plantearan la construcción de una iglesia. Santa Fe es una de las 

comunidades con tendencia tradicionalista en relación con la religión por la 

influencia de Don Vasco de Quiroga. Hubo una fuerte discusión, al grado 

de quererlos expulsar pero, afortunadamente, hubo un arreglo. Conozco ca-

sos como el de San Lorenzo en donde hay varias religiones con sus iglesias 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 127

y de otras comunidades que se han dejado invadir por religiones, sectas, 

ong, etc. Nuestra consigna es canalizar todo a la asamblea general. Ahí se 

discute, se analiza y se dice qué proyecto se acepta y cuál no.

Participante 

Vengo del estado de Guerrero donde estamos trabajando en la cuestión 

educativa. Cuando hablas sobre la creación de la Universidad Purépecha, 

pareciera ser que esta experiencia se está generando en diferentes estados; 

habrás escuchado de la Universidad Indígena en Oaxaca y en Latinoamé

rica, por ejemplo, de la Universidad Indígena de Ecuador. En Guerrero em-

pieza también a surgir la idea incipiente de la creación de espacios propios 

donde se recree el conocimiento indígena, sin exclusión del otro; en este 

sentido, quisiera hacer una petición: que pudieran considerarnos para cono

cer la experiencia y el proceso que ustedes viven en la consumación del 

proyecto de Universidad Indígena Purépecha, nos interesaría mucho conocer 

esta experiencia, es más, estaría pensando en que pudiéramos convocarnos 

en alguna ocasión para trabajar sobre ese aspecto en específico. En Guerrero 

se nos habló sobre la Normal Indígena. Nosotros no hablamos de normales 

indígenas; con todo respeto hay que ayudarlas a buen morir porque ya cum-

plieron con su papel histórico. Hay que hablar de otro espacio. Me parece 

que una universidad es completamente distinta. La invitación es que pudié-

ramos convocarnos quienes estamos trabajando en este aspecto y, segura-

mente, uniendo fuerzas pienso que las cosas pudieran salir mejor.

Dirigenta Indígena

En Michoacán hemos considerado que sí es urgente y necesaria una Normal 

Indígena, después de tres años, se acaba de dar la clave oficial; la formación 

de los maestros no está a la perfección, pero se está implementando dentro 

de la currícula una visión, un pensamiento indígena para que sean ellos los 

futuros generadores de lo que llamamos la interculturalidad; para noso

tros es significativo, debe ser significativo en todas las comunidades indígenas, 

porque los maestros tienen que estar presentes en esta gran lucha.

La universidad tiene también la característica de formar nuevos pro-

fesionistas pero con un pensamiento y una visión con carreras que sean 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento128

adecuadas a la comunidad; no para que se vayan a la ciudad. Esto no signi-

fica que no estemos relacionados con las universidades de todo el mundo, 

para el intercambio de maestrías, doctorados, etc., pues todo esto genera 

conocimiento científico. Una comisión está integrando esa visión, porque 

las universidades indígenas que existen son de nombre: la estructura, la mi-

sión, los planteamientos, las carreras que imparten, hablan de que no se trata 

de universidades indígenas. Estamos construyendo un internado a nivel de 

primaria y secundaria en Urión Michoacán, para ir fortaleciendo una Uni

versidad Indígena, porque esto tiene trascendencia; no estamos hablando 

de una universidad indígena nada más porque sí, sino porque es base de 

todo un proceso, todo un trabajo que se está materializando en estos tiem-

pos en una universidad indígena. 

Participante

Llevo tiempo estudiando las normales indígenas y, por tanto, tengo una pos-

tura distinta a la de los compañeros, sobre la Normal de Cherán: Tenemos 

que aprender de quiénes son los que crearon esa Escuela Normal, quiénes 

son esos profesores que están ahí, cómo se ha convocado y cómo ha habido 

una respuesta de los jóvenes en la región. Es muy interesante la disyuntiva 

Normal o Universidad, porque recién se creó un tecnológico purépecha en 

Cherán. Entonces, qué contradicciones puede generar el apellido a las insti-

tuciones, qué vínculo ven entre estos proyectos educativos, la respuesta de 

la gente, la inclusión, la búsqueda y el desarrollo de la autonomía, y cómo 

están pensando este debate entre los 24 o 25 municipios reconocidos como in

dígenas frente a la cuestión territorial, y el lugar de estas instituciones, por 

ejemplo, qué implica Cherán como eje de articulación de lo territorial, qué 

perspectiva van viendo en ese sentido.

 

Dirigente indígena

Uno de los planteamientos de la Organización Nación Purépecha Zapatista 

fue la contribución de una universidad indígena ¿Cuál fue la respuesta del 

estado?, se creó el Tecnológico Cherán. A su manera interpretaron nuestra 

petición; en los medios de comunicación mencionaron que habían cumpli-

do. ¿Cómo estamos discutiendo esto los 21 municipios purépechas que hay 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 129

aquí en el estado?, aparte están los de la costa. Para que tenga un carácter 

más formal, más de comunidad, lo estamos haciendo a través de las autori-

dades comunales; entendemos también que es difícil porque algunas comu-

nidades tienen una tendencia apartidista; muchas más son parte de algún 

partido político. Sin embargo, se llega con el compromiso de que aquí no 

se habla de partidos sino de nuestro pueblo indígena; cuando se llega con 

ese planteamiento, incluso gente priísta o panista, tiene otra actitud; porque, 

además, lo que está generándose es que las asambleas sean en lengua indí-

gena; es parte del fortalecimiento de nuestra lengua.

Todo esto está aunado a una academia que se dedica a investigar, a 

fortalecer la gramática. Hay pequeños hilos en todas partes. Se está cons-

truyendo la unidad para hacer planteamientos a todos los organismos que 

tengan que ver con la construcción de la autonomía. Esto tiene que seguir 

adelante para que todos participen, claro, algunos lo harán, otros saldrán 

o se dividirán. En relación con juntar a los 21 municipios, aunque estamos 

en todos, no podemos decir que van a llegar todos, porque hay autoridades 

que van a las asambleas y dicen: “hoy no, lo vamos a analizar posterior-

mente...”; esto es un proceso, no en todas las comunidades hay una especie 

de educación para fortalecer nuestra identidad, sino más bien, los medios de 

comunicación, como la televisión, la radio, así como la migración han pe

netrado generando otro tipo de pensamientos.

He ido a la sierra y en las comunidades la gente usa su motosierra para 

talar árboles. Cuando les dices que no es por ahí, que hay que controlar la 

tala, ellos contestan: “quién nos va a dar de comer”. Con la instalación de 

grandes empresas, como Sabritas, empiezan los monocultivos de papa con 

fumigantes; todo lo que está prohibido en Estados Unidos lo traen aquí, 

Otro dato importante es que están llevándose también la semilla del pino, 

los tejocotes. La gente dice que se dedica a juntar los tejocotes porque de 

ahí saca para comer; pero, es más por el consumismo. No es que no tengan 

para comer, porque hay muchos alimentos ahí; el problema es la educación 

que estamos recibiendo a través de lo que nos ofrecen los medios de co-

municación: tienes que aspirar a comprar las cosas que te están exhibiendo, 

lo que implica destruir lo nuestro: Tenemos que aprender a convivir con la 

naturaleza para durar un poquito más.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento130

Participante 

Con respecto a la importancia de la participación del indígena, me parece 

necesario que nosotros pensemos en crear algo de acuerdo con nuestras 

ideas, a nuestra realidad. En el caso de Guatemala, nosotros somos producto 

de proyectos educativos. Se está dando la educación a la población maya, 

desde nivel primario hasta secundario; al final terminamos en la universidad 

y ya no pensamos en el proceso de la formación, sino que nos absorbe la 

otra cultura y nos limita el desarrollo del conocimiento, de las ideas que 

traemos; por eso es necesario crear esa idea.

Los guatemaltecos estamos también en proceso de creación de una 

universidad, que responda a las características de la población indígena; 

este año se realizó una investigación de pensamiento: se detectaron todas 

las necesidades de 110 municipios del país, lo que nos indicó que es muy 

necesaria y urgente la creación de una universidad. Coincidimos con la po-

blación indígena de este país.

Me llama la atención que el pueblo indígena piensa igual o más o me-

nos se aproximan las ideas, eso quiere decir que como indígenas estamos 

vivos, que tenemos todavía el pensamiento que tenían los antepasados, de 

que se comunican con facilidad, por supuesto que ahora con la tecnología 

vía Internet, pero anteriormente los indígenas teníamos esa capacidad de 

comunicación inmediata, ahora es cuestión de organizarnos, de coordinar, 

de contactarnos para que podamos recuperar lo que nos quitaron desde un 

principio. No estoy hablando mal en cuanto a que aquí nos hicieron algo, 

esto es historia, quedó en el pasado, gracias a la intervención de las otras 

culturas estamos uniendo esfuerzos para reconstruir de nuevo la realidad 

de la vida del país.

Participante

En la educación indígena muchos maestros reproducen lo que el sistema 

les ha dado; esto ha influido en nuestra autonomía, nuestra forma de vivir 

y de ser en nuestra comunidad. La nueva modalidad de educación indíge-

na plantea el rescate de la memoria histórica, de la oralidad de la vida de 

los pueblos y de nuestras comunidades. Partir de la gente anciana y de la 

más joven nos sirve para retomar lo que ha sido el devenir y apropiarnos 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 131

de lo nuevo: las tecnologías –computadora o máquina de escribir– cono-

cer como indígenas qué somos; valorar nuestras tradiciones y costumbres. 

Esta es la parte importante a rescatar en la nueva educación indígena. La 

gente que se forma dentro de las escuelas indígenas reproducen el mismo 

idioma en las comunidades en donde se está perdiendo, como producto de 

la heterogeneidad, de la transculturación que se da desde la misma gente 

criolla o mestiza hacia las comunidades indígenas y que en cierta forma ha 

perjudicado de diferentes formas nuestra unidad, con instituciones, partidos 

políticos o distintas formas de organización, que vienen de afuera, intentan-

do detener este proceso de autonomía.

Sin embargo, nosotros sí la ejercemos: somos autónomos, porque en 

nuestras fiestas y tradiciones estamos ejerciendo nuestra autonomía; nosotros 

podríamos decir que no pedimos permiso al ayuntamiento o al gobierno del 

estado para organizarnos en nuestra comunidad y comer en forma colectiva 

un animal o hacer nuestras propias comidas en nuestra comunidad; esto es 

autonomía, nadie nos la va a quitar, ni la televisión ni la radio. Reclamamos 

espacio en los medios, en el gobierno; esto es una de las consignas que 

proclama el Ejército Zapatista de Liberación Nacional: ¡tenemos derecho a ser 

escuchados! Tenemos capacidad para decidir en las “famosas” asambleas de 

concertación o en los “acuerdos políticos” de organizaciones o grupos polí

ticos en todos los estados de América Latina y del mundo; de ahí que el Ejér-

cito Zapatista de Liberación pidiera su intervención en el Congreso Europeo, 

para hacer escuchar nuestra voz. Claro que planteamos la integración, no 

decimos que no deba estar con nosotros en este proceso de autonomía, creo 

que el sistema, decía Marx, debe servir a la nueva sociedad futura.

No estamos creando una nación dentro de otra, sino que estamos pi-

diendo que se dé una participación en donde efectivamente reconozcamos 

que nosotros somos morenos y ustedes blancos, pero a la vez que tenemos 

formas de pensar y espacios de convergencia, blancos o no, todos tene

mos necesidades, unos más, otros menos; hay también blancos pobres que 

necesitan de otros blancos; ahí es donde podemos converger; donde está 

el espacio que reclamamos como parte de nuestras autonomías; el derecho 

a ser pueblo o región donde podamos intercalar todas nuestras actividades 

económicas y culturales, que sirvan a nosotros y al sistema en que vivimos.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento132

Participante

Ustedes presentaron un proyecto muy complejo y muy propio, con muchas 

demandas. De las respuestas que tienen ya, me gustaría saber cómo nació la 

necesidad de las mujeres de reunirse en un proyecto y cuál es su ubicación 

dentro de la Organización Nación Purépecha; de qué manera está vinculado 

con el proyecto común y cuál es la visión de las mujeres. 

Dirigenta indígena

Efectivamente, los compañeros se han expresado más en relación con lo que 

es el pensamiento de los varones en las comunidades; si retrocedemos un 

poquito para pensar lo que era el tipo de educación y cómo la participación 

de la comunidad o de los grupos antes de la conquista, veremos que las 

mujeres tenían una función muy específica y muy importante, tanto en la 

cuestión religiosa como en la atención a los hijos.

En todas las luchas, la mujer indígena ha estado presente. Se dice: “tan-

tos hombres murieron”, pero no cuántas mujeres han muerto. Ha habido 

hombres líderes, como también mujeres. Ubicándonos en la actualidad, a 

Santa Fe de la Laguna lo retomamos como un espacio donde ha habido con-

ciencia y reflexión crítica. Si estamos ahí o aquí en este momento, es porque 

hemos participado al parejo; nosotras no nos hemos quedado. Claro que 

ahora tenemos que analizar un poco más el pasado, pues antes nos decían: 

“vamos a estar en una reunión, ustedes no van porque tienen que hacer las 

tortillas y preparar la comida”, por ejemplo en aquellas luchas que se enta-

blaban entre guerreros y comunidades, las mujeres desempeñaban un rol, 

pero, ahora, nos adentramos también en el análisis, estamos presentes. Creo 

que si las comunidades están presentes, es porque hemos jalado al parejo; 

no nos hemos dejado, pugnamos por la alfabetización, por proyectos que 

apoyen el desarrollo de la mujer, como parte fundamental de lo que es el ho-

gar. Porque si bien es cierto que el hombre ha sido el proveedor de nuestros 

hogares, nosotras hemos tenido también la gran responsabilidad de formar 

a nuestros pequeños. Sentimos que tenemos un compromiso muy fuerte con 

análisis, sobre todo si somos profesionistas: ¿qué hemos hecho, cómo y hacia 

dónde vamos, cuál es la responsabilidad tan grande que tenemos nosotras? 

A lo mejor, como ejemplo para nuestros hijos, alumnas e hijas, tenemos el 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 133

compromiso de mostrarnos como seres pensantes que sabemos qué es lo 

que queremos: ¡nosotras qué queremos, pues queremos también la felicidad, 

la deseamos! En lo particular para nuestras hijas y alumnas, para estas mu-

jeres que están con nosotros en los grupos, para nuestros vecinos, para los 

que estamos aquí es una lucha que, si está presente, se ha encausado y si lo 

vemos como proyecto de realización, es porque vamos a jalar al parejo.

Participante

¿Cómo está planteada la integración de la nación purépecha con la población 

de Áquila de habla náhuatl? Se llaman purépechas pero me da la impresión de 

una unión más en términos indios que exclusivamente purépecha.

Dirigenta indígena:

De hecho, en los encuentros que se realizan a veces en el estado de Mi-

choacán, la invitación es para todos los pueblos –mazahuas, nahuas, oto-

míes– ¿Cuál es nuestra relación con el oriente de Zitácuaro o con la costa? La 

invitación está abierta para ir construyendo juntos nuestra autonomía, pero 

el problema son las organizaciones o partidos políticos, por ejemplo, del 

lado de la costa está más metido el Partido del Trabajo, ellos tienen cuadros 

con una relación con las comunidades. Un análisis sobre la vía política de 

esa región dirá que son los del pt quienes están haciendo un fuerte trabajo. 

Tenemos que analizar también el caso de la costa nahua, es diferente porque 

en Michoacán las comunidades son más grandes y el desarrollo cultural es 

diferente, allá las comunidades no son tan grandes, son como rancherías.

También somos respetuosos de no ir a organizarlos; ellos, a partir de su 

realidad, y experiencia, tienen que organizarse y plantear su propia forma 

de lucha porque si no así no funcionaría. La relación es permanente y esta-

mos en ese proceso, para aclarar, lo que hicimos, para ir cumpliendo con 

los congresos indígenas que se realizan; por eso se cuida que la sede sea 

rotativa; esa es la manera de irnos integrando.

Participante

De alguna manera conocemos la historia de la nación purépecha, que siem-

pre ha mantenido un espíritu autonomista, a pesar de Don Vasco de Quiro-



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento134

ga, del proyecto Carapan, del proyecto tarasco y de la creación del servicio 

nacional de promotores culturales bilingües. Creo que eso es lo valioso: hay 

un espíritu subyacente en la nación purépecha; tal vez, eso es lo que los ani-

ma y los solidariza. Los que pertenecemos a otros grupos étnicos debemos 

tomar referentes, compartir experiencias, visiones. Habría que analizar más a 

fondo las propuestas de instituciones académicas específicas, propuestas 

que tal vez en una primera instancia nos convencen sobremanera. Como so-

mos producto del sistema educativo tradicional, en nuestras propuestas ne-

cesariamente se van reflejando aquellas introyecciones que nos han metido 

en la cabeza. Una anécdota: cuando tuve la oportunidad de leer la primera 

versión de los planes y programas o de la propuesta curricular de la Nor-

mal de Cherán, me di cuenta que en la fundamentación filosófica se decía, 

textualmente, que se pretendía formar a un hombre desde el punto de vista 

eminentemente marxista; entonces me pregunté ¿acaso no hay una visión 

purépecha del hombre? Para enriquecerse justamente con otras visiones y 

otras propuestas hay que tener esta situación presente. No es una crítica, 

simplemente, una inquietud que me surgió.

La propuesta de la Universidad Purépecha o Universidad Indígena, 

nos lleva también a plantear si realmente los indígenas queremos una 

educación indígena sólo por indígenas, para indígenas y nada más por 

indígenas, en un momento en el que se ha re-significado la heteroge-

neidad y la diversidad. Estamos hablando de una educación intercultural 

bilingüe, pero, desde luego, esta educación no debe ser una imposición, 

sino que debe ser como punto de partida y de referencia constante a lo 

propio, desde la dignificación, el desarrollo y la difusión de lo propio con 

los demás.

Es cierto que tenemos que enfatizar lo propio desde nuestras institu-

ciones o de estrategias institucionales que nos permitan esa dignificación y 

desarrollo, porque de otra manera nadie nos va a hacer caso si no valora-

mos lo nuestro; pero, esta valoración de lo nuestro conlleva a que el otro 

nos escuche y valore también lo nuestro, y viceversa; de esa manera nos 

enriquecemos mutuamente. Habría que ver la perspectiva de una educación 

indígena, no sólo para los indígenas sino para todos los mexicanos. Partir 

de lo indígena, porque los mestizos nos han impuesto siempre su visión; 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 135

ahora no vamos a actuar igual, queremos compartir lo valioso de nosotros 

para todos, aprovechando lo de los otros.

Hugo Zemelman

Plantean un problema de fondo. Habría que colocarlo como problema, por 

lo siguiente: algo que me llama la atención del expositor, es la claridad con 

la que ha manejado el concepto de autonomía; la autonomía entendida 

como proceso, como algo que está constantemente construyéndose, y cómo 

está asociada la construcción de la autonomía al uso del espacio geográfico, 

por ejemplo, todas estas estrategias que ellos plantean de juntar grupos de 

diferentes lugares, son importantes para la conformación de un sujeto so-

cial, pero sobre todo el hecho de que ellos se han planteado dos cuestiones 

que se vinculan muy fuertemente con la discusión: por una parte, ellos han 

definido una estrategia de construcción de un sujeto tomando en cuenta, 

en primer lugar, la diversidad de instrumentos a los cuales se tienen que 

recurrir. Aquí se han señalado varios: no se han restringido sólo a la edu-

cación, eso es parte importante de la discusión porque cubren aspectos de 

todo tipo: culturales, económicos, organizativos, institucionales, técnicos, 

etc. Por otra parte es importante que estén planteándose el problema de la 

educación y la construcción de conocimiento, como parte de la estrategia 

de constitución del sujeto, por lo tanto lo están haciendo desde un sentido 

que plantea una cuestión: ¿se puede realmente construir una estrategia de 

educación desde lo indígena para el resto de los sujetos sociales? Ahí hay un 

problema. No lo veo tan claramente, pero aquí surge la gran cuestión de la 

heterogeneidad, entendida como diversidad de sujeto con diversidades de 

proyecto, de concepciones del mundo, es decir, con diversidades de memo-

ria. Creo que el punto está en que para plantearse lo que dice el profesor, 

hay que partir de una constatación previa. Como aspiración y valor es quizá 

muy bonito decir: “quiero compartir con el resto de los sectores sociales lo 

mejor de la cultura indígena”, pero el problema no es simplemente de buenas 

intenciones. Hay un problema de correlación de fuerzas entre actores; por 

eso volvemos al viejo tema de la interculturalidad: ¿qué es la interculturali-

dad?, ¿es un problema de contemplar solamente culturas diversas y deleitarnos 

en ese espectáculo de que las culturas pueden alimentarse recíprocamente?, 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento136

¡no! aquí hay un problema de correlación de fuerzas entre actores, entonces, 

el proyecto de educación y cultura no puede plantearse distinto, ajeno o di-

vorciado de la correlación de fuerzas, que es algo que también se construye. 

En esa medida sí se podría llegar en un momento determinado a compartir, 

pero si no se tiene la fuerza, no se comparte, se acepta al otro que tiene 

más fuerza.

6. Debates y diálogos epistémicos y didácticos

Este punto desarrolla dos momentos del encuentro de trabajo: a) los espa-

cios de síntesis de los distintos círculos de reflexión que configuraron el 

trabajo grupal, y b) la recuperación articulada de las reflexiones que, duran-

te las intervenciones en este segundo encuentro, realizaron tanto el doctor 

Hugo Zemelman como la doctora Estela Quintar.

En estos diferentes momentos se recoge la producción de conocimien-

to de los participantes, así como la conversación que esto generó con los 

profesores.

6.1. Una primera síntesis de producción del Círculo de Reflexión 2

Un primer elemento común en todas las participaciones fue una especie de 

“trauma epistémico”, al reconocer nuestras dificultades metodológicas para 

plantear problemas. Se abundó sobre esto y las confusiones entre problemas 

e hipótesis, la definición de objetivos y de líneas de acción.

Sin embargo, lo interesante fue cómo lo abordó cada uno; algunos prefirie

ron posponer el tema para ir develando más insumos y desandar parámetros, 

pero hubo gente que reconoció esa carencia a nivel de las agrupaciones en 

donde están trabajando y logró generar una dinámica distinta, tanto en el 

Círculo como en sus propios espacios laborales. Se está generando, en estos 

equipos, importantes debates al respecto. Hablan de la necesidad de delimi-

tar, de líneas de trabajo mucho más claras, del planteamiento de objetivos 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 137

más concretos, de constituirse en sujetos con capacidad de proyecto, entre 

otras cuestiones más vinculadas a sus propias organizaciones.

Un segundo punto de encuentro giró alrededor de la discusión sobre 

las cuestiones de la asimetría en las relaciones, sobre todo, entre mestizos 

e indígenas. Esto fue motivo de preocupación para muchos de los que es-

tuvimos en esta mesa. Hay un cuestionamiento respecto a cuál es el papel 

que estamos jugando quienes fungimos como facilitadores en procesos de 

trabajo con grupos indígenas; en este sentido las posturas fueron diversas.

En general hay una interesante actitud de autocrítica, básicamente en 

cuanto a reconocer posturas de activismo; la falta de claridad en los proble-

mas en que se está trabajando es lo que posiblemente velaría los objetivos 

que se persiguen.

Algo interesante también fue que la reflexión ha sido intensa y, en algu-

nos casos, ésta se empieza a reflejar en escritos; hay algunos aportes a nivel 

de pequeños ensayos los cuales valdría la pena para ver si a partir de aquí 

se puede iniciar un ejercicio de sistematización más orgánico.

Coordinador38

En lo personal me ha sorprendido la reflexión desarrollada con base en lo 

que dejó el seminario anterior; esto es interesante porque habla de la re-

lación de este espacio con la práctica y el registro personal, y compartido, 

que cada uno se lleva.

Sumándome a los comentarios del relator quisiera comentar que un 

punto importante fue también el de los sujetos y su historicidad así como 

del papel que juega la alfabetización en lo indígena, la importancia de re-

cuperar el sentido del ¿para qué y quién decide la pertinencia de la alfabe-

tización?

Acerca del sujeto nos sentimos tocados en nuestras propias prácticas. 

Muchas veces problematizamos al otro, pero no a nosotros mismos, alienan

do nuestras prácticas con parámetros de lo que “supuestamente” debería-

mos hacer.

38   Alejandro Díaz Bueno.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento138

Otro aspecto que se debatió fue el tema de la cultura como algo que 

se recibe; pero, también, algo que se construye y se hace; esta dualidad se 

expresó en ejemplos concretos como el uso del traje tradicional: ¿qué tanto 

somos más o menos indígenas por llevar o no el traje típico?

Un último tema que he señalado como eje de intercambio es la cons-

trucción de conocimiento y el diálogo intercultural: ¿qué papel tiene la in-

formación?, ¿como incorporar lo acumulado, lo teórico?, ¿qué papel juega en 

ese diálogo intercultural?, ¿la información deberá jugar un nuevo papel?

Se empezaron a visualizar los siguientes problemas:

El reconocimiento de que los derechos de los pueblos indios pasa nece-

sariamente por el territorio y por la educación; el territorio, por la cuestión 

de la autonomía y, la educación porque es parte de la cultura.

Se recupera la importancia de asumir –al interior del grupo indígena y 

en relación con mundo mestizo– que entre los indígenas hay cosas que los 

unen y otras que los hacen diferentes. En este sentido, es importante romper 

con una cierta visión “homogénea” de lo indígena.

Se hace cada vez más necesario historizar al indígena, como concepto 

y como reconocimiento político, económico y cultural. Es decir, ¿qué signi-

fica ahora ser indígena? Esto, indudablemente, tiene también efectos en las 

políticas públicas hacia el sector.

La educación intercultural no es sólo una cuestión indígena, sino un 

problema cultural de aceptación de lo diverso en todas las modalidades 

educativas. Habría que plantearse una cuestión más de fondo y estructural: 

promover desde la educación el respeto a lo diferente y a lo diverso; sin 

esto, la construcción de una sociedad intercultural será muy complicado.

Es fundamental asumir que los indígenas no podemos seguir discutiendo 

nuestros problemas con los mismos enfoques de los mestizos. Por ejemplo, 

en la política se quiere que los indígenas hagan política con las reglas de 

los blancos y esto no es posible; simplemente lo que significa la tierra para 

una comunidad indígena y su modo de trabajarla no es lo mismo que para las 

leyes de los blancos; el concepto de democracia se impone a todos; pero sin 

equidad difícilmente se puede hablar de democracia.

Los indígenas tenemos que buscar formas que, al mismo tiempo que 

nos permitan preservan lo propio, no nos lleven a negar nuestra esencia. 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 139

Encontrar el equilibrio entre la defensa de lo propio y la búsqueda de espa-

cios para ser escuchados.

La reivindicación de las tradiciones y costumbres no es una posición con-

servadora de los indígenas. Este suele ser un cuestionamiento muy propio de 

los mestizos “quieren preservar las costumbres, por lo tanto no quieren cam

biar”. Esto es engañoso porque en realidad es al revés; una exigencia de cambio 

para los blancos. Se trata de que la sociedad mestiza reconozca esas costum-

bres y tradiciones, para que los indígenas también las resignifiquen, porque 

la preservación de la cultura no implica necesariamente cerrarse al mundo y 

esto es lo que a veces se confunde o no quiere comprenderse.

Los indígenas no deben ser excluidos del desarrollo del país porque 

ningún proyecto nacional sería viable sin ellos.

La defensa de lo indígena tiene que partir de las raíces más profundas 

que le dan identidad, porque este no es un asunto de discusión solamente 

teórica, sino que tiene que hacerse una revisión política, económica y cul-

tural inclusiva de los pueblos indígenas, reconocer que lo constituye como 

sujeto histórico.

Los indígenas tenemos que plantearnos una cuestión central: ¿qué tanto 

sabemos los indígenas de nosotros mismos?

En este debate de la interculturalidad se tiene que considerar la ley 

indígena y asumir una posición con respecto a ella. Porque esto no puede 

ignorarse, no es una ley aprobada. Todo el mundo sabe que tiene el rechazo 

masivo de los indígenas, entonces, ¿qué clase de legislación se aprobó final-

mente? Analizar si esto va a ser una herramienta que pueda apoyar o no a 

estos procesos de autonomía por los que luchamos los indígenas.

Estela Quintar

Indudablemente, hablar de etnias trae consigo una discusión de identidad y 

de colocación ante el otro. En este sentido, es interesante repensar en nues-

tras propias colocaciones –que son éticas, pero también epistémicas–.
Por ejemplo, cuando los mestizos trabajamos con indígenas: ¿qué tanto 

nos detenemos para ver cuáles son los otros códigos lingüísticos?; lo digo 

por el peso que tiene el discurso en esta reunión al creer que el indígena 

no participa porque no habla. A veces es desalentador observar cómo los 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento140

trabajadores de la cultura que defienden tanto a estos grupos no pueden en-

tender que el silencio es también un modo de diálogo y de construir mundo 

desde el mundo indígena.

Esto lo sostengo por la preocupación que plantea el grupo indígena 

sobre la identidad, inquietud que no es menor ante el deseo de ser recono-

cido por lo que se es, y no a partir de lo que el mestizo pide. De ahí que 

tendríamos que cambiar algunos códigos o considerar otros. Sería magnífico 

que a partir de esta experiencia surgiera un trabajo de investigación, para 

reconstruir pedagógica y didácticamente desde los códigos lingüísticos y 

con la lógica de pensamiento de racionalidad indígena, para no seguir tra-

bajando excluyentemente, con la visión de la racionalidad occidental, donde 

el verbo y la imagen ocupan un lugar cada vez más preponderante, en el 

que la gente tímida no tiene “imagen”, o la que no hace un uso “elegante” 

de la palabra suele tener dificultades para moverse en este mundo.

¿Se piensa el mundo a partir de una lógica de construcción distinta? ¿Se 

habrán generado suficientes programas de investigación de las racionalida-

des de construcción del mundo indígena? ¿Cuál es su difusión? Lo anterior 

lo expreso para poner en tensión, no para cuestionar ni valorar, sino para 

pensar.

6.2. Relatoría del Círculo de Reflexión 3.
Sobre el lenguaje y la incomprensión con el otro

Con la experiencia compartida en el pasado encuentro, de repensarnos en 

las prácticas vividas, se retomó aquello de que hablen los hechos, en el que 

se percibe cómo el condicionamiento civilizatorio intenta “invisibilizar” la 

existencia de cosmovisiones diferentes que responden a modos de percep-

ciones de mundos diferentes.

A partir de una práctica particular se recupera la importancia del trabajo 

en la comunidad y no sólo sobre o para ésta, señalando fuertemente el tra-

bajo de una organización social y su comprensión de lo intercultural.

El tema del lenguaje es de cuidado en el trabajo intercultural; el lenguaje 

“académico” puede limitar el contenido étnico intercultural de la práctica 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 141

educativa, lo importante no es lo uno o lo otro sino formas de articulación 

entre teoría y práctica. ¿Por qué pensar en una sola estrategia heurística y 

no en varias posibilidades de combinación, para ver qué se descubrirían 

con otras formas?

Surgieron inquietudes de tipo teórico en cuanto al desarrollo humano y las 

diferentes trayectorias que se podrían encontrar en América Latina, en este 

marco se plantean las necesidades de desarrollo de los seres humanos en es

tas regiones y si es posible hablar de una educación básica intercultural en 

México. En estos países el desarrollo humano va ligado a la dignidad, y ésta a 

la justicia; sin embargo, esto de la dignidad no es un valor universal, muchas 

veces la dignidad de unos se revierte en contra de la dignidad de otros, nueva-

mente la importancia de historizar al sujeto social y sus experiencias vitales.

Se retomó un debate interesante en relación con la identidad, éste pone 

en el centro la conformación identitaria, en el que se considera: el proceso 

de conformación social, las historias de vida con referentes multiculturales, de

bido a los múltiple aportes que tenemos. En este sentido se cuestiona a la 

propia identidad mestiza, ¿en este momento qué importancia se le da a tener 

un antepasado indígena o no? Se asume lo mestizo como una categoría po-

lítica, o también como identidades paradójicas.

En este espacio se valoró el proceso de tensionar el concepto de inter-

culturalidad, término que da cuenta de construcciones de conocimiento que 

responden a realidades diferentes de los sujetos que la usan. La pregunta 

sustantiva frente a esta reflexión es: ¿desde dónde nos estamos relacionando 

con los conceptos para crear categorías y argumentos?

¿Cómo es la formación de los maestros indígenas en lo teórico y lo prác-

tico?, ¿qué es lo intercultural en la formación de educadores?; ¿cuándo estoy 

dominando y cuándo realmente se está siendo algo intercultural?, ¿cómo se 

habla de la otredad y de la alteridad?, ¿cómo se da esta relación? Son algunas 

de las interrogantes que permitieron encontrarnos reflexivamente.

La diversidad trae un problema epistémico y social estructurante: el de 

las múltiples diferencias, no sólo culturales sino de género, de clase social, 

etc.; aquí se vive la experiencia de la colonización del pensamiento; no 

estamos preparados para aceptar lo diferente a lo civilizado. En este sentido, 

no habría conocimiento indígena sino una lógica de construcción que se 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento142

engarza en cadenas significativas, diferentes a la occidental. No es que no 

haya conocimientos indígenas, sino lo importante son estas otras lógicas de 

organización del pensamiento.

7. Recuperando el proceso de aprendizaje y enseñanza colectiva. 
Una experiencia desde lo no parametral 

Estela Quintar

En la práctica misma, el proceso de aprendizaje y enseñanza colectivo, lo 

estamos transitando desde determinado modo de mirar –epistémicamente 

hablando–, a partir de la especificidad del recorte de la realidad en espacio 

y tiempo; este “mirar” privilegia y centraliza determinados aspectos de la 

realidad, los que se vuelven teóricos y a su vez metodológicos.

“Lo metodológico” nos habla de la manera de operar en el mundo, de 

relacionarnos con los otros, de construir conocimiento; no hace referencia a 

la “técnica” de organizar un diseño de investigación o de planificación.

En este marco de significaciones hay algunas categorías y/o conceptos 

de trabajo centrales; son como una “lente” de mirar, todo lo que vemos y 

sentimos, lo pasamos por estos conceptos y/o categorías. Es lo que hicimos 

ahora con los registros que teníamos, con lo que cada uno escuchó sesgado 

por el oído de cada quien; tratamos de “leerlo” a la luz de estas categorías 

y/o conceptos propios de la Propuesta Epistémica Zemelmaniana,39 con-

forman lo que podríamos llamar una matriz epistémica que nos sirve de 

referencia analítica e interpretativa para construir conocimiento de distintos 

fenómenos sociales y de diferentes cuerpos teóricos. Estos conceptos y/o ca-

tegorías son: Sujeto/subjetividad, historicidad, totalidad (como articulación), 

realidad, potencialidad.

Así, en nuestro trabajo, se busca no sólo profundizar en la categoría o el 

concepto de interculturalidad en sí mismo, sino de ampliar y rearticularlo ope-

rativamente en su accionar en la realidad concreta del trabajador de la cultura.

39   Epistemología de la conciencia histórica o del presente potencial.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 143

¿Qué presencia tienen estas categorías en el devenir de nuestra tarea? 

Éstas son las que han condicionado, y condicionan, el cómo vamos a trabajar. 

En este sentido abarcan la dimensión de lo metodológico, lo podemos ver 

en nuestro propio proceso de trabajo colectivo. ¿Por dónde partimos para 

trabajar un concepto o categoría de alto nivel de abstracción como es la 

interculturalidad? Fundamentalmente por la experiencia que cada uno de 

ustedes fue aportando desde sus historias de vida.

Partimos desde del sujeto y sus sujeciones, es decir, del sujeto de la expe-

riencia, donde vamos a ir construyendo realidades significadas y posibles de 

significar (de nombrar); y cuando digo experiencia, me refiero al sujeto ubicado 

en un espacio y en un tiempo, con una historia propia que le dé identidad.

La propuesta epistémica es eminentemente existencialista, se hace en 

la experiencia de estar con el otro en coordinación de coordinaciones signi

ficantes, por lo tanto no es sólo una vinculación discursiva –que muchas 

veces “invisibiliza” al sujeto–, por lo contrario, el sujeto en su discurso es una 

de las expresiones de su totalidad, la afectación es desde su discurso, su 

emotividad, su lenguaje corporal, etc., esto es doloroso porque no siempre 

el otro dice lo que uno quiere y no siempre uno es aceptado en lo que dice, 

por esto es importante activar la relación sujeto/sujeto, porque exige una 

cierta lucidez para comprender lo que se pone en juego, no es el sujeto 

como integralidad sino la producción de conocimiento posible de construir-

se en el espacio relacional que se crea. De algún modo es lo que venimos 

recreando aquí colectivamente. 

Esta perspectiva se toma como resolución epistémica, en la que se tra-

duce didácticamente el hecho de reacomodar grupos de pertenencia ét-

nica. ¿Qué están sintiendo, pensando y registrando los indígenas de este 

encuentro? Desde esta pregunta hecha por el sujeto generamos el espacio 

de encuentro en la experiencia de estar con otro, con el cual compartimos 

una dificultad común: la comunicación entre pares y con el que se considera 

exterior, el mestizo. Esta resolución no en una “actividad”, o una “ocurren-

cia”, tampoco es demagógica sino una cuestión concreta de volver al sujeto 

sobre sí para ver qué desea, se integre y encuentre lo común para relacio-

narse nuevamente en otros espacios, con otros diferentes en otros niveles y 

dimensiones de la realidad concreta.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento144

7.1. A modo de contribución al diálogo

Desde el marco referencial de esta matriz epistémica, y en el modo que lo 

vengo haciendo en forma compartida con los otros, quisiera ser portavoz de 

la lectura del proceso que transcurre. Esta es una lectura crítica, no como 

denuncia, ni como juicio de valor –a esto estamos muy dados los maestros 

que todo el tiempo solemos movernos desde el “deber ser”–, nos referi-

mos a la crítica como tendencia de pensamiento, en tanto, distanciarse de 

la experiencia, interpretar sus múltiples articulaciones y poder así construir 

un conocimiento más complejo que dé cuenta más ampliamente –como lo 

hemos dicho– de este fenómeno social y colectivo.

En cuanto al discurso en general, surge una pregunta ¿a qué están su

jetados?, ¿cuál es la sujeción más fuerte que aparece? Surgió como una suje

ción fuerte el asunto de los mitos, ¿por qué les llamamos mitos?, porque 

éstos aparecen más o menos explícitamente en casi todos los grupos y son 

como frases, palabras que están diciendo algo más.

Podríamos señalar la emergencia de algunos posibles “mitos” como: la 

idea de sujeto, subyacente en las argumentaciones, sobre todo cuando ha-

blamos de la cuestión indígena, hay un cierto corrimiento al sujeto político; 

cuando digo sujeto político, éste es portador de un determinado sesgo casi 

excluyente de reivindicación política, es un sujeto ideologizado y no un su-

jeto que además es portador de posibilidades, de capacidades, propias de él 

que no son transferibles pero que pueden ser desplegadas. Sujeto mestizo, 

indígena, rearticulado con otro, da un distinto alcance a la concepción de 

otredad como alteridad. Colocados en la realidad concreta de nuestras si-

tuaciones laborales, de nuestra dinámica mexicana, ¿qué estamos diciendo 

con toda esta relación de conceptos e ideas?, ¿cómo concebiremos hablar de 

sujetos?, porque del cómo definamos esto vamos a entender la resolución 

operativa de todo lo demás.

En cuanto al lenguaje existe un proceso histórico en el modo de conce-

birlo; desde la escuela francesa el tema del lenguaje pasó a ser casi ontologi-

zado, es decir, a formar la naturaleza de todas las cosas, que como tal da la 

naturaleza al mundo. ¿A qué se hace referencia cuando se habla de lenguaje, 

cuando hablamos de educación bilingüe, cuando decimos que el problema 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 145

“pasa” por el lenguaje?, es como si el lenguaje tomara una entidad propia, ¿o 

sí la tiene?, ¿o el lenguaje es parte de la construcción cultural?

Respecto a la simetría, existe un cierto “sentido común” construido des-

de la asimetría: sobre todo en las ong. La asimetría surge como fotográfica, 

como un orden estático, en la cual se sombrea una concepción de sujeto 

determinado, históricamente organizado.

Otro punto interesante de repensar es el de integración. ¿Qué implica-

ciones tiene la integración en la práctica social concreta? Esta interrogante 

tiene como base las tensiones anteriores, y de aquí un nuevo problema que 

es epistémico y político. 

Sobrevalorar la experiencia, si me llevo bien con ésta y hago bien las 

cosas con mi sujeto indígena, para qué meterme en la investigación, en la co

sa complicada, sencillamente “hago mi trabajo, libero a los indígenas, soy un 

buen mestizo” o al revés “los indígenas me aceptan, trabajo bien con ellos”; 

entonces hacemos un trabajo de liberación impulsado por la experiencia, 

como si fuera una cosa separada de otros aspectos de la vida del sujeto 

–intersubjetivamente hablando–.

Indudablemente, en este proceso es necesario discutirlo desde otro lu-

gar, centrándonos en las categorías de sujeto, historicidad, totalidad y dia-

léctica como articulación no como contradicción, en toda esta perspectiva 

re/escuchamos, re/leímos y en el sesgo de nuestro oído, de nuestra mirada, 

interpretamos, por esto es una lectura interpretativa.

¿Qué es lo que hace que un sujeto sea más necesitado que otro?, se pre-

senta el tema de la necesitad, de la carencia, esto coloca la simetría en una 

relación víctima-victimario, o sea, lo asisto para que él sea feliz y soy feliz 

porque he asistido, pero ¿qué se transformó en esa relación?

El trauma, es un concepto interesante de trabajar y hacerlo bien puede 

sacar algo que está muy presente que es la culpa y el sufrimiento. “Pobreci

tos, cómo sufren”, entonces, nosotros tenemos que hacer algo para que no 

sufran tanto. Esto da una visión de sujeto, de relación intersubjetiva muy 

complicada.

Trauma es distinto a ponerle un valor al sufrimiento “¿quién sufre más, 

quién menos, quién tiene más, quién menos, quién necesita más, quién 

menos?”, eso tiene que ver con mitificaciones de estos conceptos que al no 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento146

darle un nivel de conciencia crítica, desdibuja el discurso, se vuelve contradic

torio en muchos aspectos, tiene que ver con el cómo vamos a la comunidad, 

cómo escuchamos a los indígenas, cómo los indígenas escuchan a los mes-

tizos, cómo los mestizos nos escuchamos entre nosotros, y entramos en una 

cuestión muy complicada de falsas necesidades o conciencia.

Estos mitos surgen como emergentes, es lo que leemos, ustedes pueden 

decir que éstos no, pero traten de identificar otros, como el ejercicio que 

hizo el compañero con los huicholes, trató de identificar todos los paráme-

tros con los que operaba para empezar a reconstruir otra mirada, es decir, 

cuántos mitos semánticos de significaciones tenemos en la academia y en 

las ong, sobre todo cuando hablamos del problema indígena.

Otra cuestión nada menor es la escisión entre práctica, investigación y 

teoría, como bloques diferentes; por ejemplo, si me dedico a la práctica en-

tonces no investigo, hago teoría, por lo tanto la práctica se me aleja. Esta rea-

lidad tiene que ver con un parámetro educativo muy fuerte que viene, como 

todos sabemos, de la tradición de pensamiento positivista que separa teoría 

y práctica. Con la didáctica pasa lo mismo. La didáctica es vivida, percibida y 

abordada como la práctica de la pedagogía,40 es teoría y construcción teó-

rica constante, abarca un campo distinto al de la pedagogía. Al tener ya un 

problema entre lo que es práctica, investigación y teoría, se pierde sentido al 

detectar problemas de la realidad. Cuando mencionamos que hay que iden-

tificar problemas de la práctica, no lo decimos solamente para hacer investi-

gación, lo expresamos como proceso de construcción de conocimientos.

Surge otra situación para la construcción de conocimientos, ya que se 

hace desde dos posturas epistémicos distintas, la que da cuenta de la iden-

tificación del problema en relación con el reconocimiento del sujeto, y la 

decisión de investigarlo o no.

Con respecto a la idea de sentido, ¿a qué nos referimos cuando decimos 

que algo tiene sentido?, esto surge como una alerta epistémica relacionada 

con la idea de colonización, ¿cuándo estamos colonizando y cuándo no?; 

40  Sin embargo, la didáctica es un espacio de profunda reflexión teórica y metodológica en 
la práctica de la enseñanza por su propia naturaleza compleja signada por la relación entre 
sujetos y todo lo que esto implica.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 147

es como usar críticamente a Bachelard desde América Latina, al mencionar 

la vigilancia epistémica y adjetivarla en el ámbito de la educación, al rela-

cionarla con el cuándo colonizamos, pero también cuándo estamos siendo 

colonizados; con la pérdida de sentido. 

¿Por qué se hicieron más largas estas conversaciones? Era más fácil venir 

y explicar prescribiendo “ahora hay que hacer esto”, pero lo que estamos 

tratando de promover como experiencia es cómo realizamos nuestro trabajo 

desde la propia vivencia para posibilitar de apropiación de lo instrumental, 

pero a través de una propuesta epistémica y didáctica que resignifica lo ins-

trumental, esto fue lo que hicimos y es en estos niveles donde pondremos 

en tensión la teoría y la práctica, lo que permite reactivar tanto lo psico

lógico como lo didáctico y lo metodológico un modo de transitar metodoló

gicamente hablando.

7.2. Una posible recuperación categorial desde
la epistemología de la conciencia histórica

Con base en lo trabajado, a lo conversado, planteo lo siguiente: ¿Cómo es-

tamos significando el mundo desde este espacio? Porque si bien desde esta 

perspectiva que hemos construido, todo espacio implica potencialmente 

aprendizajes, construcción crítica de conocimiento, y constante provocación 

de conciencia de lo que se está significando, esos espacios mantienen a su 

vez un modo particular de significación del mundo; en este seminario, el 

modo de significación está determinado por el sesgo profesional, el espacio 

laboral, la propia convocatoria.

¿Qué es lo que conmueve a esta construcción simbólica de sentidos y 

significados que nos constituye? Cuando algo tensiona esta construcción, 

nos obliga a colocarnos en otro lugar, a salir de esa construcción de sentidos 

y significados idealizados de la realidad, recolocarnos ante esa realidad y 

decidir qué hacer con esto que nos conmueve, cómo hacerlo, para qué, de 

ahí que lo metodológico no es privativo de la academia o de la investigación 

científica, sino que compromete un modo de operar en la realidad. Cómo 

resuelvo la tensión, es una resolución estrictamente de sentido, en términos 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento148

de darle una dirección a esa afectación. Habemos muchos que estamos lle-

nos de significados pero no siempre tenemos sentido, porque se puede vivir 

tranquilamente con el sentido prestado. Cuando no me pongo en tensión y 

no pongo la voluntad o el deseo en el acto, termino haciendo el acto de otro, 

viviendo la tensión del otro. Para comprender lo ético no es suficiente con la 

teoría, hay que considerar a la ética como una tríada que implica conocimien-

to, pasión y responsabilidad, si alguno de los ángulos de la tríada se sobre-

pone a los otros o está ausente, no estamos hablando de lo mismo; la ética 

implica conocer y reconocer al otro como legítimo otro, no hablar por el otro. 

Cuando reconocemos al otro, ¿estamos reconociendo alguna teoría, o concep-

to acerca del otro?, ¿estamos reconociendo al otro con su carga de sentidos y 

significados, como sujetado a un modo de relacionarse con el mundo?

¿Cuándo podemos saber si el otro tiene proyecto?, ¿observamos que 

hace algo en relación con lo que quiere hacer?, ¿los proyectos tienen edad o 

se constituyen en relación con el sujeto?, ¿estoy dándole oportunidad al otro 

de que me cuente cuál es su proyecto, cuáles son sus necesidades, cuáles 

sus capacidades? A veces, en el afán de tener en cuenta las necesidades del 

otro, nos colocamos fuera de la situación para ver qué es lo que necesita en 

vez de preguntarle, y ésa también es una manera de no verlo, de negarlo. 

Eso es mitificar al sujeto, transformarlo en un discurso, en una abstracción 

teñida de lo que mis suposiciones o la teoría dice de él. 

Les propongo entonces trabajar sobre sus tensiones –no la de los indí-

genas– en relación a su práctica profesional que puede ser con indígenas, 

con grupos de mujeres o de jóvenes indígenas, entre otros, para empezar a 

elaborar un proyecto en términos más amplios: ¿cuáles son para ustedes las 

tensiones que pueden volverse campo problemático?, ¿cuáles son aquellas 

afectaciones que pueden volverse proyecto? 

7.3. Continuando en el diálogo

Hugo Zemelman

Hay algunas cuestiones que me gustaría aclarar sobre el tema de los mitos y 

los prejuicios. Ambos, el mito y el prejuicio, pueden ser tanto positivos como 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 149

negativos, pero el mito implica en sí una fuerza y una trascendencia que lo 

diferencia claramente del prejuicio. El mito supone una serie de relaciones 

que el prejuicio no tiene: por ejemplo, puede constituir, en términos de tem-

poralidad, una forma de derrotar el tiempo. 

Leyendo esto desde el concepto de la intersubjetividad, término que 

viene de la psicología, hay un punto que sobresale y que hay que tener muy 

claro ante esta enorme tarea de construir sujetos. No se trata de crear de 

la nada a los sujetos, sino de potenciar los que ya están, teniendo presente 

que los sujetos están tan determinados por circunstancias históricas, econó-

micas, políticas, sociales, etc., que pierden su capacidad de desarrollar sus 

potencialidades, volviéndose prisioneros de sus circunstancias, así como del 

contexto en el que están trabajando, un contexto que busca lo contrario: 

minimizar al sujeto, o bien, formarlo de manera que se vuelva funcional, 

pequeños sujetos parroquiales, locales, con mínima demanda o sin ella, sin 

visión. Esto es fundamental entenderlo, porque de otro modo se puede ter-

minar impulsando políticas sociales que no sólo no rompan con los límites 

de la imposición, sino que los sostengan.

Si miramos desde este ángulo a los zapatistas veremos que el problema 

no está sólo en la demanda que plantean con respecto a los pueblos indios, 

sino que también supieron romper con esa limitación que se impone a los 

sujetos en general en la sociedad moderna.

Lo mismo pasa cuando observamos a las ong, hay una tendencia muy 

fuerte a suplantar los discursos ajenos por el propio. Cuando un discurso 

abre horizonte, potencia al otro desde sus propias circunstancias, sus propias 

necesidades, sus propias capacidades, posibilita la búsqueda de alternativas, 

a desarrollar una perspectiva, un sentido; no impone realidades. En el caso 

de ustedes, es vital poder escuchar, retomar y utilizar las distintas aportacio-

nes que puedan darse en el proceso, así como admitir la problematización, 

el cuestionamiento permanente que implica trabajar de esta manera. 

Si hablamos de un conocimiento propio, que tenga sentido para los 

sujetos que lo construyen, más que enseñar en el sentido de ilustrar, más 

que generar una relación de dependencia con el otro, lo que tenemos que 

hacer es facilitar o estimular la capacidad latente en un sujeto –o, en este 

caso, un grupo– de reconocer sus límites y sus posibilidades, de reconocer 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento150

esos mecanismos sociales, culturales, políticos, económicos que estimulan 

la inercia, las costumbres, las rutinas, lo seguro, lo consabido, todo eso que 

ya está como un camino pavimentado y se confunde con lo cierto. 

¿Cuándo pueden los grupos autoproblematizarse?, ¿cuándo un grupo 

necesita que se le estimule a la problematización? Está relacionado direc-

tamente con la dependencia, la subalternidad, la colonialidad, mecanismos 

centrales del poder. ¿Qué es lo que impide que un grupo problematice su 

propia situación?, ¿cómo se le podría estimular sin imponerse?, ¿cómo obser-

vamos en un grupo mecanismos reproductores de subalternidad?, ¿en qué 

momento?, ¿cuáles podrían ser los mecanismos de ruptura? No me refiero 

únicamente a la educación, porque puede haber múltiples maneras de ac-

tuar, desde los distintos ámbitos de la realidad. 

Es importante aclarar que el concepto de posibilidad no puede des-

vincularse del concepto de limitación, porque si no estaríamos cayendo en 

la idealización, que es también una forma de prejuicio ideológico. Todos 

los sujetos tenemos muchos condicionamientos y limitaciones. Es necesario 

conocer al otro realmente, ver los estereotipos sin prejuicios, conocer su 

sistema de necesidades, su pauta de comportamiento, sus capacidades para 

relacionarse, de ser solidarios, sus conflictos internos con el grupo al que 

pertenece, su relación con el mundo; así como las dinámicas que mueven 

a un grupo a ese mundo “externo”, porque de no ser así todo el trabajo se 

queda en un nivel de retroalimentación, de consumo interno que tampoco 

es sano. 
En relación con el proyecto, ¿qué es un sujeto?, ¿qué es voluntad de 

acción?, ¿qué implica un objetivo como grupo y no como individualidad? 

Hay conceptos que ustedes manejan diariamente y en los que habría que 

detenerse para problematizarlos, ¿estamos entendiendo todos lo mismo por 

cada uno de ellos?, ¿son estos conceptos, tal como los utilizamos, adecuados 

para nuestro quehacer, para los sujetos con los que trabajamos? Algunos ya 

han salido aquí, pero puede haber otros como organización, práctica so-

cial, relaciones humanas, esperanza; son, en su mayoría, conceptos claves, 

instrumentos de conexión con la gente, y todos, de alguna manera, giran 

en torno al concepto de autonomía. ¿Qué entendemos por autonomía?, ¿con 

qué la asociamos? Algunos dirán que la autonomía se asocia con organiza-



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 151

ción, otros la relacionan con proyecto, ¿cómo se expresa esto en la práctica?, 

¿estamos enseñándole a los sujetos a ser autónomos? Porque no es lo mismo 

potenciar que asistir; se puede asistir a los pobres para que sean menos po-

bres, para que la pobreza sea menos degradante o llegue a ser una pobreza 

digna. Desarrollar potencialidad es tomar conciencia de que se es pobre por 

alguna razón, y se puede hacer algo al respecto. Porque ser pobre implica 

asumir la pobreza como una responsabilidad personal –se es pobre por 

culpa de uno mismo– este no es un problema puramente cultural, es tam-

bién un problema ideológico, que se inculca. 

Realizaré un par de observaciones con respecto al concepto de autono-

mía y a los conceptos en general. Suele suceder que nos quedemos prisio-

neros de un concepto, de un vocablo, y no se discierne su significado. Por 

ejemplo el concepto autonomía, puede ser nombrado de muchas maneras, 

no sólo a través del término, también se relaciona con el contexto, porque 

uno se enfrenta permanentemente con realidades complejas y dinámicas, 

que se resisten a ser nombradas de una sola manera. ¿En qué recaería la im-

portancia de esto que estoy diciendo? En encontrar y reconocer a los sujetos 

de esas autonomías, porque si manejo un concepto de autonomía compleja, 

elaborada y formalizada, es muy difícil que pueda encontrar a los sujetos 

de esa autonomía; el desafío es poder ver las múltiples formas en que se 

presenta, a niveles locales, regionales, nacionales, etcétera.

La autonomía no tiene que ver solamente con las dimensiones determi-

nantes de orden político, organizativo y del poder de decisión, tienen que 

ver también con la reproducción de las necesidades básicas, éste puede ser, 

por ejemplo, un punto de partida para generar una lógica autónoma en 

muchos otros ámbitos, porque le da confianza y seguridad a la gente en lo 

que hace –como resolver el problema de la manutención o de la sobrevi-

vencia–. La autonomía cubre muchos niveles de la realidad, desde lo más 

primario –como resolver mis necesidades– hasta una organización nacio-

nal autónoma de un estado; todo es parte de la misma problemática.

La sociedad civil es la posibilidad de construir realidades desde las 

condiciones de vida y de reproducción, espacios mayores o menores que 

pueden, a su vez, aumentarse o empequeñecerse, ganarse o perderse; es 

dinámico y dialéctico. Pero es importante tener claro que la sociedad ci-



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento152

vil es parte del esfuerzo de construcción de una realidad, de adueñarse o 

apoderarse del contexto: puede ser una manera de construir alianzas entre 

organizaciones, con funcionarios que atienden problemas de la pobreza o la 

marginación, así como la organización instantánea de un grupo de sujetos 

autoconvocados por la solidaridad recíproca. 

La sociedad civil es una realidad dinámica que está constantemente 

recreándose en la acción de los grupos, es por eso que se vincula a los 

conceptos de actor y proyecto; de ahí que haya que detenerse en esta re-

cuperación del sujeto, y me parece muy lúcido en este contexto, problema-

tizar los alcances de la escuela –que no es lo mismo que negarla–, en el 

sentido de hacerla parte de una estrategia más amplia y de mayor alcance, 

en lugar de pensar que es el único espacio posible de lucha en contra de 

la marginación. Digo esto porque el problema de la interculturalidad no es 

un problema de la escuela solamente, es un problema del poder que afecta 

todos los ámbitos de la realidad.

La interculturalidad tiene que ver con la relación de poder entre cultu-

ras. Lo mismo sucede con la pluralidad, ¿qué estamos pensando cuando ha-

blamos de pluralidad? También tendríamos que detenernos en ese concepto, 

¿coexistencia de culturas?, ¿ha habido coexistencia de culturas?, ¿o se trata 

más bien de coexistencia de proyectos desde culturas? En este caso lo que 

suceda con la interculturalidad será lo que suceda con esos proyectos.

El rescate del sujeto supone tener en cuenta esos matices culturales. 

No se puede crear un sujeto como por generación espontánea, sin cultura, 

eso significaría construir un sujeto sin memoria, sin tradición, sin experien-

cia, sin valores. Así, el sujeto supone a su vez el rescate de la cultura, y lo 

que importa en este rescate –traducido a lo intercultural– es que se está 

tratando de rescatar sujetos que tengan proyectos diferentes al proyecto do-

minante. La cultura legitima y refuerza la posibilidad de construir proyectos 

desde los actores que encuentran en la cultura un mecanismo de identidad, 

de seguridad, de fuerza, de cohesión.

Todo lo anterior se relaciona con un tema que subyace, la toma de 

conciencia de las determinaciones de tipo cultural, económicas, políticas, 

etc., que operan sobre un grupo para que pueda desarrollar su capacidad 

de accionar frente a ellas, lo que se vincula con un segundo tópico, que no 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 153

es un problema metodológico en el sentido clásico de la palabra sino algo 

un poco más complejo: la capacidad de lectura de la realidad en su com-

plejidad.

Esto no significa que se estén transformando en teóricos de lo comple-

jo, porque teorizar sobre la complejidad no es lo mismo que comprenderla, 

sobre todo cuando la acción de comprender está asociada no a un esfuerzo 

de construir un conocimiento teórico, sino al esfuerzo de construir un pen-

samiento que esté al servicio de una toma de decisiones; en otras palabras: 

cuando hablamos de lectura de la realidad no estamos hablando de teoriza-

ción de la realidad, sino de la capacidad de pensar la realidad, lo que nos 

devuelve a la idea de la problemática, de pensar problemáticamente. ¿Qué 

significa pensar problemáticamente?

Puede significar, en primer lugar, tener conciencia de que estamos pen-

sando eventualmente con sesgos, los que podrían ser prejuicios a partir 

de lo que me es más familiar, de lo que más me acomoda; porque el pen-

samiento también es parte de la alegría y la angustia. La gente no quiere 

pensar para angustiarse sino para alegrarse, eso significa acomodarse a lo 

que ya saben, de manera que el grupo puede estar fuera de esa alegría en 

términos de tener que problematizarse al reconocer la complejidad, esto 

supone romper con parámetros ideológicos, culturales, técnicos, sobre todo 

los más vinculados a la experiencia, que es rutina, repetición.

Este pensamiento problemático, con estas exigencias, no necesariamen-

te nos va a llevar a resolver el problema; pero nos puede llevar a reconocer 

opciones de solución, porque la realidad no es lineal, ni se resuelve con una 

fórmula mágica. Si revisamos las estrategias de vida de los grupos humanos 

a lo largo de la historia de la sociedad humana, podremos constatar que 

han podido sobrevivir debido al hecho de que han tenido la capacidad para 

reconocer opciones de supervivencia.

Los grupos que han logrado sobrevivir –en ese sentido este país es un 

laboratorio– han aprendido a encontrar opciones, pero los que no lo hi-

cieron, han desaparecido o han terminado por marginarse –se han vuelto 

parte de la historia–. La responsabilidad que nos compete es la de recono-

cer opciones de solución, y compromete tanto a quienes son funcionarios, 

como a quienes trabajan en las Organizaciones No Gubernamentales. 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento154

Este estímulo a la capacidad de lectura de la realidad, que intenta ge-

nerar el pensamiento problemático, supone el manejo de conceptos como 

democracia, sujeto, ciudadanía, participación, autonomía, cultura. Pero a su 

vez, estos conceptos, trabajados en un grupo, desarrollan expectativas que 

son como un germen –de todas las otras expectativas– y, por lo tanto, 

exigen una lectura muy cuidadosa del grupo. 

Para resolver el problema de las potencialidades habría que entender 

antes el problema de las diferencias, las cuales se plantearon como un riesgo 

en la educación, por ejemplo, la educación indígena como una lógica de 

la diferencia, podría aislar a un grupo. Lo cierto es que el problema no es la 

diferencia sino lo contrario: lo que se impone como una diferencia común, 

la colonialidad. Cuando se habla de educación común o educación integra-

dora, ¿integradora de qué?, ¿integradora a qué?

Hoy en día, este gran tema de las heterogeneidades en todos los ámbi-

tos –económicas, culturales, valóricas, lingüísticas, etc.– se quiere pasar 

por alto, porque no conviene al poder dominante. ¿Por qué el afán en poner 

el énfasis en lo común? Porque en este momento, el proyecto que estamos 

enfrentando –frente al cual habría que desarrollar estrategias de reacción 

desde la condición de la diferencia– está haciendo un gran esfuerzo por 

transformar a los países en mercados; mercados que, por lógica, necesitan 

ser homogéneos. Se necesita que la gente consuma, y para esto deben tener 

las mismas pautas culturales, los mismos valores, las mismas expectativas, 

para que todos estén igualmente interesados en comprar lo mismo.

El problema es el siguiente. Una cosa es conocer algo en términos de 

la investigación clásica: escribir una situación, definir factores que la expli-

quen, que es lo que hacen generalmente los especialistas, los economistas, 

los antropólogos, etc.; el problema es que cuando se hace una investigación 

sobre el campo económico o político generalmente el concepto que hay de 

la realidad es siempre de una realidad externa al sujeto, es decir, yo inves-

tigo y muestro; no está comprometido el sujeto, de ahí que se hable de una 

investigación sobre objetos que están fuera del sujeto, esto para decírselos 

de una manera esquemática, evidentemente tiene más complejidades.

La conciencia plantea un desafío en los siguientes términos: si la con-

ciencia es la posibilidad de entender opciones de decisión, a partir de reco



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 155

nocer que hay opciones, significa que leo la realidad con un sentido, no 

coloco la realidad fuera de mí, sino que la veo desde mí como sujeto, 

obviamente me planteo un desafío que es el de incorporar al sujeto, incor-

poración que significa acción del sujeto. Cuando aquí se dice “darse cuenta 

de qué”, es darse cuenta no de un objeto que tengo adelante, económico, 

político, institucional, tecnológico, sino darme cuenta de un conjunto de 

cosas que hacen mi contexto, esto es un acto de conciencia que supone leer 

la realidad desde un sentido, no desde una hipótesis, no desde un problema 

lógico, sino leer la realidad para ver qué posibilidad tienen los grupos mar-

ginados para dejar de ser marginados, que es un sentido. 

Puedo construir un conocimiento desde esa exigencia, como estudiar 

la democracia para estimular la participación en el sistema político de los 

grupos locales, como también puedo estudiar la democracia en un sentido 

contrario, diciendo que me interesa estudiarla para fortalecer el sistema polí-

tico de poder a nivel nacional. Puedo estudiar la democracia desde cualquier 

punto de vista, desde los distintos sentidos que tiene ésta como fenómeno. 

Lo mismo en el caso de ustedes, cómo van a leer la economía regional, las 

estructuras locales de poder, pueden hacerlo de muchas maneras, lo que 

trato de decirles es que la deben leer desde el sentido que tiene para uste-

des, para construir un conocimiento que sea de utilidad para el grupo con el 

cual ustedes estén trabajando. Eso supone saber entender al grupo, porque 

de otro modo le pueden imponer su propia visión de lo que es un sentido 

u otro, lo que es importante porque permite que el conocimiento llegue a cum

plir una función en la práctica. Cuando uno de ustedes hacía referencia a la 

pedagogía del oprimido, es una manera de plantearse el problema de la en-

señanza desde el currículum pasando por las prácticas docentes, la organiza-

ción interna de la escuela, desde un sentido que debe plantear la educación 

para grupos marginados, con todo lo que significa la palabra marginado u 

oprimido, que en sí mismo es una palabra pero hay que transformarlo en un 

problema porque eso se expresa en muchas cosas, en deseo o en falta de 

deseo, sobre todo se puede estar expresando en una cuestión que es el pro-

blema de la falsa conciencia, una falsa conciencia que tiene mucha historia.

En resumen, la falsa conciencia es la que desarrolla un grupo como 

expresión de otra que se le impone, es la famosa enajenación o alienación 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento156

de la gente, estamos viviendo en un mundo fundamentalmente alienado, 

¿qué significa alienado o enajenado?, significa que un grupo de oprimidos no 

se lee a sí mismo como oprimido sino que se lee en función de un grupo que 

no es oprimido, qué es lo que hacen los medios de comunicación: imponer 

modelos de imitación de todos, por ejemplo “ve usted a este señor que tiene 

un Volkswagen último modelo, todo automatizado”, lo transforma como un 

modelo de consumo, pero no es solamente un modelo de consumo, es tam-

bién un modelo sujeto, un modelo de grupo, un modelo de vida, de calidad 

de vida, todo eso es lo que la gente está recibiendo constantemente y esto 

termina por generar esa alineación (dicho de una manera primaria).

Una anécdota real un poco pintoresca de un problema social terrible, 

el cómo esa señora que después del golpe militar chileno en una población 

pobre de Santiago la encuentra el sacerdote del lugar encandilada mirando 

una vitrina con una serie de productos en una tienda y estaba feliz. Se le 

pregunta: ¿por qué está contenta? porque ahora, padre, hay de todo, ¿usted 

puede comprar lo que hay ahí?, no, no puedo comprar pero sé que existe. 

Eso es enajenación, enajenación que es una de las cartas fuertes de las po-

líticas actuales, culturales y económicas, para estimular una conciencia ena-

jenada, una falsa conciencia, ¿en qué sentido? En el que no es la conciencia 

individual desde la cual se mira su propia situación económica, cultural, 

sus propias posibilidades, el propio derecho, las propias necesidades, para 

comenzar a leer desde un lenguaje que le es externo. Con eso se genera 

inhibición porque pierde seguridad, no se cree lo que se le dice porque está 

buscando otra cosa que es inalcanzable. En ese marco, construir un cono-

cimiento que permita morigerar los efectos de esta conciencia deformada, 

es importante; pero para poder construir ese conocimiento que cumple esa 

función tiene que construirse desde un sentido, un conocimiento que tiene 

un sentido para la acción del grupo y, por lo tanto, un conocimiento que 

responda a posibilidades del grupo para potenciar su propia posibilidad de-

rrotando esa falsa conciencia. Este es un trabajo de ustedes, ayudar al grupo 

a desarrollar su propia conciencia.

Quiero vincular lo anterior con el hecho de que el contexto que vivi-

mos es heterogéneo, que el concepto de heterogéneo significa diversidad de 

grupos con distintos tipos de cultura, de proyecto, con economías diferentes 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 157

y cada vez eso va a ser más profundo, por lo tanto, las sociedades en que 

vivimos son muy complejas y el concepto de la heterogeneidad va a ganar 

mucha validez en la medida en que si avanza este modelo de la globaliza-

ción se van a comenzar a construir dentro de un país varios países. Esto es 

algo que rompe con algunos parámetros, por ejemplo, la idea de sociedad 

nacional que puede comenzar a remplazarse por una especie de yuxtaposi-

ción de países dentro de un país. Cuando les decía que el modelo trabajaba 

para una proporción mínima de la población en términos relativos, supone 

que en cada país se van a construir varios países, tampoco es un tema nue-

vo, es un problema que se viene arrastrando por lo menos desde la década 

de 1960, sociedad de primera, segunda y tercera; pero este fenómeno se 

está repitiendo también en los países centrales porque como se ha dicho, el 

tercer mundo comenzó a aparecer en el primer mundo y el primer mundo 

comenzó a nacer y aparecer en el tercer mundo. Hay un elemento de hete-

rogeneidad en el contexto muy importante, por eso habría que detenerse en 

el concepto de autonomía y heteronomía. 

La heteronomía significa que cualquier grupo humano elige un modelo 

de comportamiento, para definir su proyecto, como modelo de sus necesi-

dades y de las estrategias de resolución, a grupos que le son ajenos, com-

pletamente externos e inalcanzables, en lugar de leerse a sí mismo desde sí 

mismo o comenzar a buscar modelos de referencia para sí mismo en grupos 

que sean relativamente afines a él en el plano económico o social, de modo que 

pueda avanzar en la resolución de sus problemas sin romper con la raciona-

lidad con la que él se está identificando. Es lo que está pasando sobre todo 

con los llamados grupos subalternos, pero también con los grupos medios 

que están tomando cada vez más como modelos a los grupos externos, por 

lo tanto se está contribuyendo a enajenar en el sentido de que yo transfiero mi 

imagen, mi autorrepresentación, a lo que es la representación de un grupo 

que es distinto al mío, este es un fenómeno muy general, no que está pasan-

do ahora. Para poner un ejemplo histórico de esta falta de autonomía en la 

toma de decisiones, pensamos en lo que ocurrió en las décadas de 1960 y 

1970 en América Latina, con las reformas agrarias de la época. Fue el fenó-

meno de la heteronomía en el sentido de que los grupos campesinos que en 

algunos países habían sido beneficiados con la repartición de tierra, asumie-



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento158

ron como comportamiento frente a la tierra que recibían, el mismo patrón 

del hacendado, del antiguo propietario, entonces, se da una reproducción de 

prácticas sociales y económicas de los grupos que siguen a otros, son los 

que no tienen autonomía y, al no tenerla, no son capaces de leer la historia 

o leerse a sí mismos desde sí mismos, sino que la están leyendo en función 

de lo que los otros hicieron bien o mal en el pasado. Es lo que está pasando 

ahora, los grupos tienden a negarse a sí mismos, eso que se señalaba de los 

sesgos, uno de los más importantes es que el grupo se niegue a sí mismo y 

que crea que el camino de solución de sus problemas es el camino de otro 

grupo, que por otra parte es algo no casual sino que se persigue, que se progra-

ma, que se estimula para que así sea, para generar esas dependencias.

¿Cuál era el problema de la autonomía y de la heteronomía desde este 

punto de vista?, que la autonomía puede permitir que el grupo rompa con 

ciertas dependencias, que deje de ser clientela de otro y se transforme en un 

actor desde sus propios intereses, mientras que un heterónomo vendría a ser 

un grupo que sigue clientelísticamente el comportamiento de otro. Esto es 

algo que se busca hoy en día y es parte de la problemática del contexto. Hay 

otros fenómenos que están contribuyendo a esto; por ejemplo, el problema 

de las migraciones que están creando problemas de este tipo en relación 

con la autonomía de los grupos; sin embargo también en las migraciones se 

podrían encontrar posibilidades de rescatar las autonomías, un ejemplo son 

los trabajos que en este momento está llevando a cabo en México Gilberto 

Jiménez, impulsando trabajos sobre las migrantes indígenas que se van al 

norte de México o a Estados Unidos, y que ha llegado a la conclusión, a 

diferencia de otros, que la migración, por ejemplo de Michoacán, entre otros 

lugares de México, cumplen la función de fortalecer la identidad en forma 

tal que la identidad cultural a la luz de ese tipo de investigaciones, ya no es 

un mero problema cultural de memoria sino que se transforma en una estra-

tegia de sobrevivencia. Lo interesante es cómo el grupo busca sobrevivencia 

emigrando, pero que transforma la identidad en un mecanismo de cohesión 

dentro del contexto de su enorme dispersión geográfica. El conglomerado 

humano mantiene su cohesión a pesar de estar buscando trabajo en con-

textos culturales tan distintos, podríamos decir entonces que la migración 

estaría fortaleciendo las capacidades de autonomía.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 159

El tema de la migración es central para ponerlo de ejemplo como una 

de las tantas posibilidades que tienen ustedes de analizar el cómo en el 

contexto complejo de apertura de la globalización la heterogeneidad está 

creando condiciones desfavorables pero también favorables para mantener 

las autonomías de los grupos. El problema es que eso varía de un grupo a 

otro, de un contexto a otro, por lo tanto volvemos a la idea de que se requie-

re una lectura muy clara de la realidad de modo de cuidar que no llegue al 

reemplazo de un discurso por otro acerca de cuáles son las posibilidades de 

ese grupo de ser autónomo, o no serlo. No hay una ley aquí para eso de la 

autonomía, lo único que hay que tener claro es en qué consiste el problema, 

el modo como el problema de la autonomía puede llevarse a la práctica por 

un grupo, puede variar de una manera o de otra según el contexto. Ese es uno 

de los problemas que hay en este momento en México y en casi todos los 

países, en la medida en que éstos están deshaciendo los distintos mecanis-

mos de identidad como es el proceso de disolución nacional, lo que es un 

punto importante para tener en cuenta.

Hay una línea de trabajo que sería bueno que ustedes la empezaran a 

conocer, una manera de rescatar la autonomía en el plano de la construc-

ción de conocimientos en América Latina. Es toda una tendencia que se ha 

llamado de la colonialidad, que en el fondo consiste en revisar los concep-

tos centrales desde los cuales se construye el conocimiento en este conti-

nente. Hay gente que está en eso y demuestra de una manera clara cómo los 

conceptos se utilizan, por ejemplo en el análisis económico, antropológico, 

sociológico, etc., son muchos de ellos conceptos eurocéntricos, importacio-

nes conceptuales que aquí han seguido siendo usados sin redefinirlos. El 

concepto de indio, que es también un concepto que ha surgido en la discu-

sión sobre todo con los peruanos y los españoles quienes todavía manejan 

un concepto muy colonial, que se extrapola de un contexto a otro, lo que 

es además responsabilidad de quien lo asume sin crítica y sigue repitiendo 

el concepto y construyendo discurso sin cuestionarlo. Aquí vuelve el pro-

blema de no problematizar los conceptos, los que tienen una clara función 

colonial de subordinación. Eso se está, afortunadamente, comenzando a 

discutir pero no es un lenguaje dominante de la crítica, existe todavía como 

dominante el concepto colonial que tiene que ver con el problema de las 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento160

autonomías de los grupos; porque obviamente las no autonomías de los gru-

pos están retroalimentadas por la literatura, por la información, por los me-

dios de comunicación que imponen a esos grupos de referencia externa.

Sobre el “sí mismo” o algo así, se plantea un tema importante que es 

muy concreto. Alude a cómo en América Latina se ha ido construyendo la 

memoria, tema que no es de especialistas, pero que nos concierne a todos 

nosotros. La memoria ha sido construida desde una perspectiva, aquí hay 

algunos textos que lo ilustran, como es la versión de los vencidos por ejem-

plo, el problema es mucho más complejo que ese, es, cómo se imponen me-

morias para desde la memoria que se impone, imponer visiones de futuro. 

Lo que es algo reconocido pero difícil de enfrentar, porque se expresa en 

versiones de la historia que se muestran como la única memoria posible, 

desafío no académico sino de actores políticos.

 Se ha buscado deshacer la memoria oficial y tratar de encontrar lo ocul-

to por esa memoria, desafío metodológico difícil, porque si hablamos de 

los actores políticos, una de las cosas que uno ve, es un proceso curioso 

de involución. Si se analizara el problema de la memoria desde los actores 

políticos, por ejemplo, de la década de 1920 a 1930 (para mencionar dos pe-

riodos de este siglo), hubo muchos actores políticos que trataron de rescatar 

la memoria; ¿pero qué es lo que uno observa ahora? En los últimos 15 o 20 

años del siglo xx es lo contrario, ya que los actores políticos han renunciado 

a buscar la memoria, algo serio porque el problema del rescate de la me-

moria es el de entender de dónde salen las fuerzas sociales, porque cuando 

hablamos de la memoria oculta ¿de qué estamos hablando? Hablamos de la 

participación en la construcción de la historia de todos los sectores sociales 

no dominantes, que se ha dado en llamar la memoria de los sectores popu-

lares, que es una posibilidad de re-escribir la historia de estos países desde 

el protagonismo de los sectores olvidados o subalternos.

La historia, de alguna manera, es el resultado no de un actor sino de 

una constelación de actores, de los cuales uno puede resultar dominante. 

Ahora, ¿cómo se puede vincular con la cuestión de lo externo? El problema 

pasa por la capacidad que tenemos de apropiarnos de lo externo, más que 

de lo heterónomo; lo externo que no puede confundirse con lo heterónomo, 

lo externo es simplemente lo externo, que es heterónomo en la medida 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 161

en que no se tenga capacidad de leerlo desde el propio criterio, interés o 

proyecto propio, pero siempre existirá, ahora más que nunca, cuando se da 

una suerte de retroalimentación entre las culturas; incluso hay gente que 

ya piensa en la orientalización del occidente, juegos de ideas, aportaciones 

que pueden provenir de los flujos, de los contactos cada vez más intensos 

entre diferentes regiones, tanto económica como culturalmente hablando, 

se da una posibilidad de enriquecer la propia experiencia histórica desde 

fuera, el problema es que lo sepa hacerles de mí, y el “mí” no es solamente 

un problema psicológico, emocional, afectivo, sino que es un proyecto de 

intereses de grupo que tengan un proyecto de sociedad, desde la cual leer 

eso que la humanidad le pueda estar proporcionando constantemente. Nos 

coloca frente a un tema que es central en la discusión, que es la historia o 

la exigencia de leer la cultura, la economía, lo que fuere, que aquí estamos 

llamando lo externo desde la propia tradición histórica, desde el propio pro-

yecto, lo que supone darse cuenta de la especificidad histórica desde donde 

se está trabajando. Si ustedes tienen clara la especificidad histórica, que es 

el contexto en el que están trabajando, pueden apropiarse creativamente de 

todas las aportaciones que vengan desde fuera y no ser heterónomos, ser 

autónomo es enriquecerse con las vivencias que puedan venir de fuera. 

Trato de hacer esa distinción conceptual que es importante. Se trata de de-

sarrollar la conciencia apropiadora de herencias culturales múltiples.

Participante

La reflexión gira en torno a cómo, a partir de la experiencia, hemos tratado 

de identificar el problema con el cual sentimos ciertas tensiones. Les conta-

ré mi historia. Yo vengo de un estado que históricamente se construyó por 

pedazos y disputas internas por el poder. Siempre se ha caracterizado como 

ser un estado pobre, con una geografía gris, como un estado violento y, 

además, que registra índices alarmantes de marginación; la otra cuestión es 

que es un sitio con una potencialidad de recursos muy importante: ocupa 

el cuarto lugar a nivel nacional en biodiversidad y, sin embargo, sigue en esas 

condiciones.

Como a mí me interesa la educación, empecé a trabajar a los 16 años en 

este sector donde he observado que hay poco interés por desarrollar la es-



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento162

cuela, la idea del magisterio siempre ha estado asociada a la escuela. Hacer 

los cambios, las transformaciones de las comunidades, estaba siempre en la 

lógica de la idea de vanguardia: la escuela iba a “ilustrar” a las comunidades, 

sin embargo, como sabemos, esto no funcionó; incluso esta confrontación 

ha tenido un alto costo social. Después, por la misma experiencia, a partir 

de los primeros contactos con las comunidades campesinas e indígenas 

empecé a ver que la escuela confluye en diferentes mundos de vida, pero 

estos mundos no siempre se pueden expresar porque de pronto la escuela, 

como espacio pedagógico, se convierte en un espacio blindado que separa 

unas culturas de otras, esto evidentemente por esas tentaciones y tendencias 

homogeneizadoras. Pero además, porque el modelo de escuela que tene-

mos, y hablo por supuesto de la universidad, el modelo de escuela diseñado 

conforme a los parámetros occidentales y racionalistas, terminó avasallando 

estas identidades culturales en lugar de recrearlas y la escuela dejó de ser 

el espacio creativo, el espacio donde se potenciaran todas esas capacidades 

cognitivas, afectivas y emocionales de los sujetos, desde esta reflexión la 

cuestión es cómo, porque yo trabajo en la formación de docentes, recuperar 

ese espacio pedagógico, lo que veo es que la escuela cumple este papel 
porque no tenemos formado un profesor que asuma esos dominios de la 
diversidad, que reconozca y que desde ese reconocimiento pueda jugar un 
papel potenciador en la escuela y no de repetir los discursos del poder a 
través de los libros de texto, la preocupación es cómo construir un proyecto 
desde esta marginación, o sea, cómo convertir todas estas cuestiones que 

son condiciones deprimentes pero cómo desde ahí poder hacer un proyecto 

diferente donde los profesores juegan un papel importante. Por eso para mí, 

dentro de los conceptos que defino aquí, un importante es el del sujeto pe-

dagógico, recuperarlo en toda esta dimensión de la relación pedagógica que 

se establece en la escuela, porque parto del supuesto de que el problema 

es de relación pedagógica. Se han desdibujado esas relaciones pedagógicas 

porque ha quedado roto ese nexo emocional y culturizante que antes unifi-

caban profesores y estudiantes, eso hace que la escuela no reconozca estos 

mundos culturales. Otro concepto que incluyo es el de la escuela posible, 

uno tiene que plantearse las cosas desde las condiciones que tenemos de 

qué proyecto educativo queremos construir ahí, por supuesto atravesado 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 163

por este concepto de diversidad cultural y el de educación intercultural, son 

los otros dos conceptos que incluyo en esta cuestión de la construcción de 

una pedagogía desde la marginación pero enfocada en la cuestión de la 

formación de docentes que atiendan esa diversidad que caracteriza en este 

caso, al estado de Guerrero.

Participante

Parte de lo que siento que me estoy llevando en todo este proceso de refle

xión, es el problema de la deformación académica. Probablemente tenemos 

que ser menos prescriptivos y más interrogativos ante el hecho de nombrar 

las cosas; entiendo que mucho tiene que ver con la actitud ante la vida y 

que esto implica un cambio global, una transformación interior, una apro-

piación del propio proceso reflexivo, del propio proceso de deliberación de 

nombrar las cosas.

Con respecto a la reflexión sobre la potenciación de los proyectos de esa 

visión crítica de evitar sustituir al sujeto, creo que mucho del trabajo de 

acercarse a un grupo para asistirlo, para potenciarlo, debe girar en torno a 

ir dotado de elementos junto con la gente: capacidad de nombrar, de poner 

como ordenamientos operativos en acciones de los proyectos. Pienso que 

los proyectos son una construcción común; hace tiempo hablamos mucho 

de la autogestión, pero la realidad es un poco más compleja, se trata de 

un proceso de construcción común, en donde cada persona llega con su 

historia, su cultura, etc.; es un proceso dialéctico en el que está en juego la 

historia de cada uno.

Participante

Me interesa lo que tiene que ver con el medio ambiente y los recursos na-

turales porque esto tiene relación con la cultura y la educación. La riqueza 

biológica o natural del estado de Guerrero, es una fuente de recursos im-

portante. Guerrero exporta energía eléctrica y agua a otras entidades de la 

República Mexicana; de la entidad sale también toda una serie de recursos 

y satisfactores que, en la mayoría de los casos son apropiados por otros ac-

tores sociales sin que esto represente un beneficio directo para la población 

del estado; por otro lado, en los contextos educativos de la región nahua, 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento164

ha sido difícil construir un modelo de educación indígena que responda a las 

expectativas de las comunidades, esto es, que la educación escolarizada 

que se imparte a las comunidades, sea percibida como algo importante para 

ellos como algo que les va a servir. Uno de los puntos nodales es que, ante 

los procesos crecientes de migración, la escuela debe tomar un papel más 

importante en la reproducción de la cultura local, la cultura se transmitía 

antes en el interior de los núcleos familiares, es probable que empiece a rom

perse con los procesos de migración. En este sentido la escuela tendrá que 

empezar a jugar un papel de mayor preponderancia, ir ganando peso espe-

cífico en la recreación del conocimiento local.

Me preocupan ciertas situaciones que son ya problemas ambientales 

o que lo van a ser a corto plazo. Las comunidades no los perciben toda-

vía, incluso esta problemática se agudiza. Esto lo estoy redimensionando a 

la luz de la idea de la falsa conciencia. El reto es cómo a partir del papel 

que pudieran jugar las escuelas en la recreación del conocimiento local y 

en hacer explícito, como parte del trabajo escolar, de construcción social, 

colectiva, la noción de medio ambiente. Esto pudiera impactar en que las 

comunidades logren posicionarse, en los hechos, en la defensa de su terri-

torio, no solamente como uno de los elementos que le dan identidad, sino 

también como elemento de subsistencia, ¿cómo pueden posicionarse en la 

defensa de sus recursos naturales en momentos en donde las tendencias 

de la globalización van hacia el rompimiento de estas autonomías locales? 

–Esto sucede en Guerrero, pero empieza a verse en Chiapas y Oaxaca 

más fuertemente– Las compañías trasnacionales que trabajan cuestiones de 

biotecnología van y roban el conocimiento y el germoplasma silvestre para 

utilizarlos en procesos industriales de producción de ciertas cosas. Pareciera 

ser inminente el plan Puebla-Panamá. La idea es cómo a partir de esto las 

comunidades pueden ir constituyéndose como sujetos colectivos capaces de 

oponerse de manera creativa a este proceso.

Participante 

Estamos muy necesitados de educación. Parece ser como un mito, espero 

un gran cambio en las escuelas pero no veo exactamente cómo podría ser. 

Trabajé en la reforma educativa de mi país y creo que es muy difícil cambiar 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 165

en algo en esas estructuras. La escuela moderna tiene una concepción asis-

tencial: una educación para todos. Dentro de la cosmovisión del positivismo 

la escuela es un mecanismo para el progreso civilizatorio a favor de un de-

terminado desarrollo humano. La crítica es cómo esta escuela homogeniza y 

reprime las diferencias. Me gustaría llamar la atención sobre el peligro que 

sería irse al otro extremo a la radicalización de un asistir a la diferencia en la 

diferencia. Por ejemplo, algunas pedagogas norteamericanas plantean que 

debemos volver a separar la educación de los varones de la educación de las 

mujeres. La tendencia hacia la privatización en todos los sistemas educativos 

lleva a fundar escuelas en el nombre de la diferencia.

Podríamos pensar que la educación indígena es una forma de aisla-

miento. Creo que esto es peligroso porque había un valor de la escuela laica 

que era la obligación de convivir los diferentes; claro que estas diferencias 

eran aplastadas y homogenizadas. Esto pasó en Uruguay donde hicimos 

una especie de homogenización nacional desde un invento promovido por 

la escuela.

Hablamos de dos asistencialismos educativos: el homogenizador, con una 

educación para todos y, que a veces, es reclamado por sectores que debe-

rían estar proponiendo el cambio, según sus consignas históricas como es el 

caso de los gremios docentes en Uruguay; por otro lado, lo mismo sucede 

cuando se trata de asistir a la diferencia en su diferencia, pero creando la 

imposibilidad de construir un tejido social de solidaridad, tolerancia, con-

vivencia plural. Deberíamos pensar cómo potenciar las diferencias en el 

espacio de las escuelas posibles, creo que las escuelas posibles no sólo de-

berían asistir a la diferenciación sino la deberían potenciar; en primer lugar, 

tendrían que ser espacios de integración y de promoción de la integridad, 

no espacios de desintegración de la sociedad. Hay que preguntarle a una 

persona que está marginada, aislada, si esto es algo positivo, si esta desin-

tegración es positiva como calidad de vida. En segundo lugar, esas escuelas 

no van a ser ya los únicos espacios educativos, tendríamos que pensar la 

posibilidad, como dice la unesco: “de la sociedad toda como escenario para 

la potenciación de la capacidad de aprender de los distintos; pero también, 

de la capacidad de convivir, de vivir con calidad, así como desarrollar pro-

ducciones sostenibles”.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento166

Participante

El principal problema con el que me enfrento es la carencia de una pos-

tura para poder leer la realidad que me permita develar, si no todas sus 

contradicciones, al menos las más importantes y de esta manera poder 

encontrar los posibles caminos que puedan ser accionados, cuando hablo 

de que puedan ser accionados me refiero a que puedan ser sujetos de ac-

ción concreta, en mi contexto específico me refiero a poder problematizar 

la educación superior, es decir, la formación de profesores de educación 

básica indígena que permita la reflexión y el compromiso con su práctica 

docente.

La segunda reflexión es, de manera tal que no se caiga en el mesianis-

mo o de que se juegue al redentor.

Con respecto a los conceptos que manejo con mayor frecuencia en mi 

práctica cotidiana y considero relevantes, podría mencionar: cultura, edu-

cación, interculturalidad, democracia, sujetos sociales, pueblos indígenas, 

globalización, estado, nación, entre otros.

Participante

Me queda claro que mi práctica debe ser reflexionada permanentemente 

porque es la única forma de darle sentido, coherencia, identificar movimien-

tos, contradicciones y consistencias, para dirigirla con la intención que uno 

busca. Por lo general no se tiene el propósito de examinar o afinar el mar-

co conceptual con el que se trabaja, clarificándolo y re-significándolo para 

darle elementos de firmeza a lo que uno piensa dice y hace en la práctica 

y la vida misma.

Con respecto a la intuición, se decía que las prácticas no tienen que ser 

movidas por ella, aquí difiero un poco porque mi trabajo tiene que ver con 

la intuición: la entendiendo como una manera de abrir mis formas de per-

cepción ante la realidad, muchos de estos conocimientos tienen algo de 

teoría implícita, no explícita; esto hace que pueda caminar con visión, con 

el riesgo de hacerlo. Creo que es necesario registrar, revisar, esclarecer de 

dónde sale, cómo se construye este instinto, de dónde está afianzado, para 

generar teoría y dar elementos para la construcción de esas otras nuevas 

formas de actuar a partir de la misma intuición.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 167

Otro elemento que pienso que es útil y valioso es la experiencia, ésta 

se mueve como la práctica, como los sujetos, pero cobra su valor cuando se 

acumula con método.

Participante

Es algo determinante, cambia definitivamente la perspectiva. Creo que existe 

coincidencia en la visión de muchos de ustedes con el criterio de las comu-

nidades indígenas y la de sus profesores, pero en relación con lo asistencial 

estriba la diferencia. Mencionaba el compañero de Guerrero “que tenemos 

que darles porque están en la etapa de la sobrevivencia”, ¿sería mucho 

pedir que nos fuéramos más lejos?, ¿en donde se menciona que hay que 

tomar en cuenta al sujeto como tal?, ¿que sea éste quien dé su propio punto 

de vista, que exprese lo que quiere cuando las condiciones económicas y 

sociales son difíciles? Esto se aplicaría a todas las comunidades indígenas 

pero específicamente a las de Michoacán.

Al hacer una comparación entre lo que escuchábamos, lo cual es di-

fícil de entender. Cómo es posible que haya políticas asistenciales a nivel 

nacional o internacional cuando nosotros tenemos varias carencias, pero 

hablaríamos de algo más material, tenemos escuelas de ínfima categoría; no 

la defendemos como institución, pero sí como un eje central mínimo de las 

comunidades indígenas, no la idealizamos, pensamos que por sus condicio-

nes de vida representa una alternativa en este momento, diríamos que es 

la única tabla de salvación porque no hay más; sabemos las carencias, las 

políticas, la incidencia de éstas en la educación que tienen mucho de fondo, 

pero finalmente ¿qué tenemos que hacer?, seguir esa línea, esa cobertura, 

ese camino que nos están dando.

Hablamos de educación, de indígena, también reconocemos los concep-

tos: indigenista, política educativa, bilingüe, grupos indígenas, del asunto de 

la teoría un poco lejana de la práctica, en todo momento mencionamos la 

experiencia de un proyecto escolar, de cursos, talleres, marginación, pobre

za extrema; estos son algunos ejemplos de las expresiones más mencionadas 

en la educación indígena, pero tal vez no los utilizamos bien en el sentido 

amplio de su concepción, debido al nivel que tenemos los profesores de 

educación indígena.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento168

Participante

Quiero resaltar que me llamó la atención cuando se mencionó que “hemos 

vivido felices en la infelicidad”, lo cual es cierto, esto quiere decir que de 

algún modo tenemos que participar con nuestras opiniones para los que 

planean, los que proponen, que sepan nuestras necesidades. Aquí se nos 

daba un ejemplo muy claro en la dramatización que realizamos: “a alguien 

se le tapó los ojos diciéndole que no se preocupara, que se le proporcio-

naría todo”, asistir al sujeto que es lo que en repetidas ocasiones sucede; 

esto nos hace pensar que debemos considerar la opinión del otro, siempre lo 

hemos sustituido en nuestras propuestas, opinamos por él, lo cual es grave 

según lo que percibo aquí. No soy investigador, ni teórico, más bien soy 

práctico, me toca implantar algunos proyectos, considero que es trascenden-

tal esta reunión para los que estamos en la práctica, es bueno que también 

sepamos de estas cosas, me está costando trabajo integrarme en un equipo 

de esta naturaleza, pero es importante se contemplen situaciones como las 

que menciono porque nos abren los ojos, la posibilidad de opinar de cómo 

podrían ser las propuestas para quienes estamos sirviendo.

Algunos conceptos que tratamos cotidianamente, no los puedo concre-

tar debidamente en mi práctica, como son: lengua materna, lo bicultural, 

lengua indígena, la segunda lengua, la marginación, la discriminación racial 

y la interculturalidad.

Participante41 

Me parece que los que hacemos educación pensamos en nosotros mismos, 

esto no es culpa nuestra, sino el resultado de un sistema educativo, elabo-

rado por los señores “preocupados” en los modelos educativos, esto signi-

fica que pensaron de una manera diferente a la nuestra, prácticamente la 

educación siempre se piensa en beneficio propio del que diseña, no en el 

beneficio de la población usuario. Esto no quiere decir que la población in-

dígena sea así, sino que la educación viene de otro lado, veo la necesidad de 

que nosotros como indígenas debemos pensar como nuestros antepasados 

41  Del Instituto Maya de Guatemala.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 169

cuando dicen en idioma maya “la in o la at” esto significa “yo ellos o ellos 

yo”, no dicen “yo y ellos”, a lo que me refiero es que cuando pienso algo, 

estoy pensando en la otra persona, no en mí, en nosotros, debemos, a partir 

de este momento, tomar estas ideas, hay que pensar en hacer un proyecto 

educativo con el punto de vista de la población donde se quiera ejecutar, 

de acuerdo con las características de la realidad cultural y lingüística, ya no 

desde una cúpula que generaliza el proceso educativo que no responde, ni 

satisface las necesidades e intereses educativos de la población.

Hace exactamente 36 años, cuando tuve la oportunidad de asistir por 

primera vez a estudiar; se instituyeron la escuela y la plaza del maestro, sin 

llegar a cumplir con sus obligaciones, por la distancia y otras razones; pero 

lo que más me dañó, fue el castigo del maestro por no entender su idioma, 

me trató con un sinfín de degradaciones, como se trata al indígena –que no 

es nadie, no sabe nada, que es incapaz, etc.–, eso me motivó a huir de mi 

comunidad hacia otra región, porque en ese entonces, como niño pensé 

“me va a seguir dando ese mal trato”; ésta es una experiencia que en vez de 

motivarme, me causó un trauma. A lo mejor eso les pasa a los otros herma-

nos indígenas, que se atiende un contenido educativo que no es acorde a su 

realidad socio-cultural-lingüística. 

Con base en la experiencia, es necesario pensar en un proyecto educa-

tivo incluyente, integral para que nadie sea dañado, sino favorecido, es una 

asistencia que facilite la intervención de él o ella, porque si continuamos 

pensando que el sujeto se va a beneficiar, no siempre es así. Debemos con-

siderar que el sujeto debe ser provocado, la educación debe provocar a la 

población para que busque soluciones a sus propios problemas; porque si 

recapacitamos en que “vamos a dar educación y ellos van a aprender”, no es 

así, ellos tienen experiencia, capacidad, mayor conocimiento en su contexto 

social, hay que aprovecharlo.

Como en este momento estamos compartiendo experiencias, hay que 

unificar criterios en cuanto a la manera de elaborar proyectos educativos 

que permitan la participación activa de la población donde nos corresponde 

para así ejecutar nuestro compromiso laboral como personas.

Quiero manifestar algunas palabras o conceptos de la realidad en Gua-

temala; le estamos dando cuidado a la interculturalidad y sobre la multi-



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento170

culturalidad hay que poner más atención, sólo para decir que estamos 

preparados para participar en la interculturalidad. Tenemos que pensar 

en una formación integral que fomente la sensibilidad y promueva las ca-

racterísticas de la población, de cómo estamos conformados como grupo, 

país, nación, pueblo, persona; en la que se asuma la responsabilidad de 

buscar la solución de los problemas propios, como decían los compañeros 

“¿quién va a venir a solucionar mi problema?, ¿serán los otros países?” o 

será que tengo el compromiso de buscar y entender qué problema tengo 

para salir de él.

Participante

A través de estos espacios podemos reflexionar sobre la base de la práctica 

misma de nuestra organización; ésta la hago posicionándome como sujeto 

que potencializa sus conocimientos para transmitirlos a los otros, relacio-

nándome con el contexto en el que se desenvuelven.

Tenemos la certeza que, en teoría, el tema de interculturalidad en Gua-

temala está dentro de la agenda política del gobierno, pero en la práctica 

hasta el momento no se ha dado; ¿qué nos concierne como sociedad civil? 

Abordar la temática de la interculturalidad y hacer alianzas estratégicas para 

abordarla en todas sus dimensiones.

Los conceptos que manejamos en el medio: democracia, potencializa-

ción, interculturalidad, gobernabilidad, ingobernabilidad; me surge la in-

quietud de que como organizaciones de la sociedad civil las hemos aplicado 

de manera incorrecta por lo que es necesario hacer un alto para reflexionar 

y decir: “he cometido errores, debo cambiar mi conciencia crítica”.

Participante

El estado asistencial con sus estrategias logra incidir en nuestros medios, 

proporcionándonos una cierta “felicidad”, que provoca conformismos, a par-

tir de éstos consiguieron “identificarse” con los pueblos indígenas apropián-

dose de sus necesidades. Posteriormente delega este espacio a las ong, tal 

parece que estamos en espera de un Mesías que resuelva nuestros proble-

mas, esto debemos repensarlo y tratar de potenciar la realidad, explicarla y 

escribirla porque es lo que nos hace falta. 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 171

Posiblemente las estrategias que se han venido instrumentando pudie-

ran abarcar ese espacio, porque muchas veces se quedan en la oralidad, en 

las acciones realizadas, pero no hay una sistematización ni una escritura, 

pienso que de esta manera estaremos construyendo el conocimiento de estas 

culturas, de estos valores que no se encuentran escritos. Ahora bien, estamos 

pensando en una estrategia que se puede lograr a través de la escuela, pero 

me pregunto, ¿desde cuándo la escuela ha logrado la capacidad de estar 

al nivel de la tecnología?, en este caso, no ha logrado ese propósito de ir a la 

par con la ciencia y tecnología; se está proponiendo la escuela como única 

alternativa viable, si bien esto puede ser una meta a lograr, es necesario 

analizar hasta qué punto se constituye como tal partiendo de este supuesto. 

Tradicionalmente la escuela se ha percibido como el espacio que puede dar 

a la población una mejor calidad de vida, una mayor capacidad de estar en 

armonía. Algo que se hizo en los años de 1936 a 1940 fue la de fundar es-

cuelas céntricas, lo que implicó dejar de lado, excluir las zonas marginadas. 

Es al menos en Guerrero, hasta el sexenio anterior que fue posible atender 

las escuelas más marginadas del estado, porque en los otros sexenios siem-

pre hubo comunidades sin servicio educativo.

En Guerrero no podemos decir que estamos trabajando con la educa-

ción intercultural, sino más bien se utiliza y existe en el discurso, pero hasta 

el momento no se ha aterrizado. No tenemos instituciones formadoras de 

docentes con ese perfil, no existen métodos específicos con este proyecto 

educativo, para ello es necesario construir una currícula propia y lo que se 

hace es maquillar el proyecto nacional, seguimos con la idea de unidad na-

cional y entonces lo que se hace es trabajar con los mismos materiales edu-

cativos, adecuándolos o incorporándoles algunos contenidos, es importante 

explicar y definir, si vamos a proyectar un modelo educativo de intercultura-

lidad, necesitamos formar primero a los docentes en ese perfil y contar con 

materiales específicos para su desarrollo.

Coordinadora

Intentaremos identificar cuáles fueron para ustedes las ideas fuerza que les 

quedaron de esta reunión.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento172

Participante

Me parece central partir de la construcción del sujeto como construcción de 

sentido, y desde esta propuesta epistémico-didáctica ir construyendo la con-

junción de éste desde la interacción y todas las aportaciones que emergen 

de estar juntos.

Para mí, este es un asunto de conciencia, de motivación y de preocu-

pación; lo ligo, además, con mis propias preocupaciones y preguntas en 

relación con la ética, la conciencia y lo epistémico, ¿cómo trabajar desde la 

ética?, con esta inquietud me voy sobre todo con la noción de construcción 

del sujeto.

Coordinadora

¿Qué nos deja este Encuentro?, ¿habría maneras de obtener mejores resultados?

Participante

Hay muchas maneras de hacer las cosas en general; creo que la intención 

principal fue al estar cara a cara, construir juntos y probar varias formas de 

trabajar.

En cuanto a la organización, me gustó porque no fue una cuestión de 

estar juntos, sino que se prestó mucha atención a la forma en que nos fui-

mos incorporando en la construcción. Además, siento que hubo momentos 

de crisis para todos, y es muy bueno que en poco tiempo se logre esto, 

sobre todo en un espacio de procesos grupales terapéuticos porque resulta 

muy integrador. La dinámica estuvo bien, se trabajaron conceptos en este 

proceso de la construcción; me gustó mucho el asunto, potenciar desde el 

dolor algo positivo, tocar el problema: lo llenó de sentido, de contenido.

Participante

En este Encuentro, fue importante revisar, desarmar y desarticular los dis-

tintos conceptos que teníamos de interculturalidad. Fue impactante porque 

era algo en lo que estaba totalmente centrada: visualizar los riesgos que se 

presentan desde el poder hegemónico al utilizar el concepto sin darle un 

significado preciso. También fue relevante trabajar lo que es el sujeto; creo 

que ayudó a darle un nuevo sentido, a tener clara la importancia de la labor que 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 173

realizamos: ser capaces de analizar, identificar el peligro, nos pone en un 

lugar de mayor compromiso, de mayor responsabilidad y valor.

El revisar nuevamente los conceptos. Identificar los mitos, los prejuicios 

y cómo éstos afectan el caminar en la búsqueda, en el intento de hacer 

cosas. La claridad de ir construyendo al sujeto, descubrir la importancia de 

la práctica, teorizarla, reflexionar desde la crítica problematizando, fue una 

manera de encontrar la pasión, lo que te mueve, redescubrir el placer que 

te produce el ir haciendo las cosas, superar dificultades, y el gusto de ir 

reencontrando preguntas dentro de mis pasiones.

Participante

Me voy muy enriquecido de este seminario. Trabajo en una ong en Quintana 

Roo y ahora estamos en un proceso de redefinición, en la construcción de 

estos sujetos, de su papel y su función, así como del tipo de acompañamien-

to que nos corresponde brindarles, además de que estoy replanteando la 

propia función en este proceso. Todo esto implica poder revisar, pensar y 

reflexionar los retos, los desafíos, los prejuicios que cada uno tiene con res-

pecto a lo que se ha hecho o lo que falta por hacer, lo que permite retomar 

la experiencia para mirarla otra vez e ir afianzando, reconstruyendo con-

ceptos con algunas anclas provisionales que nos permitan avanzar. Valoro 

el cuestionamiento que se hizo del desarrollo en diferentes ámbitos y me 

voy con el propósito de construir, aunque entendiendo que no es de manera 

permanente o estática el denominado “desarrollo endógeno” del que hemos 

estado hablando, para partir de la revisión de las condiciones y potenciali-

dades de los grupos, es decir, en las que este “sujeto” está inmerso; invitarlo 

al reconocimiento de las diferentes prácticas posibles, lo que va a permitir 

pensar los proyectos alternos. También me voy muy lleno de lo que es una 

historia construida entre todos, me gustó mucho poder compartir el trabajo, 

nos dimos la libertad de escucharnos y cuestionarnos entre nosotros mis-

mos, con libertad suficiente, sin sentirnos presionados.

Participante

Me llama mucho la atención el efecto que causó en mí este evento, ya que 

por primera vez participo representando a mi país (Guatemala), creo que hemos 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento174

logrado coordinar muchas ideas desde la diversidad como pueblos con dis-

tinta cosmovisión, lo cual cuesta un poco, sobre todo a la hora de concretar 

acciones, sin embargo lo logramos en este seminario. La socialización y el 

análisis del sentido y significado que cada grupo le da a lo que hace porque 

¿cómo saber si lo que haremos estará bien?, con esta reunión hago una eva-

luación de lo que realizamos los guatemaltecos en estrecha relación con lo 

que están construyendo nuestros hermanos de México y nos satisfacen los 

resultados, nos motiva a seguir adelante y esperar a que en otra oportuni-

dad aterricemos todo esto aún más para lograr objetivos concretos, siempre 

cuestionándonos el qué, cómo, porqué y para qué de las actividades que 

estamos emprendiendo, recordando que en cada proceso, proyecto o acti

vidad, hay que pensar en función del sujeto, más que en función de resulta-

dos e intereses, buscando la manera de motivar y provocar la participación 

de la población. Esto me lo llevo a mi país y trataré de contactarme con las 

otras organizaciones que trabajan la educación y que manejan el proceso de 

interculturalidad, porque es necesario compartir esta experiencia.

Es importante reflexionar el nivel de participación e involucramiento en 

los proyectos que desarrollamos; si los integrantes de cada grupo actuamos 

bien, saldrá bien el trabajo, debemos tener claros los objetivos del porqué y 

cómo lo queremos hacer, y el nivel de autonomía que debemos tener como 

adultos que somos, por lo tanto ya tenemos conciencia y voluntad de parti-

cipación para que se logren las cosas. 

Participante

Las vivencias que nos dejó el primer encuentro en un inicio, me permitieron 

una visión bastante más clara del tema a partir de lo trabajado, pero confor-

me me adentré en la práctica, surgieron conflictos y muchas interrogantes; 

como sucedió a algunos de los participantes. A este encuentro ya traíamos 

mucho construido, trabajado, reflexionado. Lo que me puso en tensión fue 

la cuestión del sujeto, me amplió el panorama y algo que siento que enri-

queció al taller fue la llegada de la comunidad purépecha; fue como el “clic” 

que nos permitió ubicarnos a partir de sus ejemplos. Ahora les confieso sin-

ceramente que no sé qué hacer, y no voy a saberlo hasta que me enfrente a 

la práctica. Me voy más conflictuado que cuando llegué, pero en términos 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 175

de saber qué pasa conmigo, lo que estoy haciendo; de saber cómo voy aho-

ra a abordar la práctica por ejemplo.

Participante

Este fue un trabajo distinto al que se puede generar en cualquier otro espa-

cio académico, por ejemplo congresos y reuniones, de ésos que se hacen 

cotidianamente, donde nos conocemos, nos escuchamos, nos felicitamos y 

al término, cada quien se va por su lado y no hay una integración, no hay 

tampoco avances. Sin embargo aquí se trató de visualizar un trabajo más 

continuado, una reflexión colectiva. Éste definitivamente promete más ya 

que hemos vivenciado un proceso muy rico, que hemos ido mejorando 

desde el punto de vista cualitativo, nos conocimos, nos ubicamos, y ahora 

tratamos de ser más auténticos, sin mayores trabas para expresar nuestras 

convicciones, reflexiones y aportaciones; el proceso fue muy rico, se avanzó 

y esto fue posible gracias a la colaboración de los asesores, porque se vio la 

preocupación porque todos participaran, de generar dinámicas que nos guia-

ran a este crecimiento cualitativo. Escuchar al doctor Zemelman nos pone en 

tensión, pero ahora lo sentimos también ya parte del grupo, porque se ha 

logrado integrar; en ese sentido nos sentimos más cercanos a él; también a 

la doctora Quintar, a la maestra Elena Castañeda, al maestro Alejandro Díaz 

y muy identificados con la maestra Úrsula Klessing. Este fue un encuentro 

muy afortunado porque pudimos evidenciar, expresar una reflexión y una 

práctica de autonomía de la nación purépecha, creo que eso a todos nos 

ubicó y nos animó. Cada quien en su práctica podrá tomar como punto de 

referencia la valiosa experiencia de los compañeros desde la diversidad.

Participante

El lugar ha sido muy enriquecedor, me voy con un poco más de conoci-

miento, más confiado, porque al principio no me ubicaba, me costó mucho 

trabajo, ahora ya puedo participar un poco más. Comprendí varias cosas, 

que como maestro de niños he abordado muchas veces sin reflexionar, sin 

entenderlas bien, sin conciencia, por ejemplo: la autonomía, el sujeto, el 

objeto; y a partir de este encuentro lo comprendí con mayor claridad. He 

estado pensando en la información que se trasmite por la radio y los medios 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento176

de información masiva, me he dado cuenta del porqué nosotros los indígenas 

queremos autonomía; dicen que eso no es posible en ninguna parte del mun-

do, creo que la gente del poder no entiende qué es lo que quiere exactamente 

del indígena; ¿por qué hablan sin conocimiento de causa de la autonomía?

Participante

En este intercambio vivimos un proceso intenso, con todo el corazón y la 

luz puesta ahí en tratar de comprender y de entendernos unos a otros, aho-

ra el grupo está mucho más integrado, nos sentimos parte de una banda 

que está haciendo cosas a largo plazo y esa integración ha permitido una 

mayor manifestación de la diversidad, queda más claro quiénes tienen un 

compromiso de identificación o de prácticas con grupos indígenas, hemos 

podido mostrar nuestros propios problemas, incluso los de identidad –tam-

bién los que nos identificamos como mestizos– en ese sentido, la dinámica 

que se propuso de separarnos entre unos y otros fue fuerte, pero nos hizo 

repensar/nos, ver quiénes somos, qué somos en realidad. Este proceso fue 

significativo ya que logró un mayor acercamiento.

En cuanto a la presencia de los compañeros purépechas, me pareció un 

momento muy bueno, mostró profundamente lo armónico que puede llegar 

a ser la relación entre el pensar y el hacer, o, por ejemplo me surgen algunas 

inquietudes en cuanto a la sistematización del proceso ¿se está llevando a 

cabo?, si no se puede hacer, ¿cómo acceder a ese proceso?, ¿cómo participar?, 

¿qué tan zemelmanianos son los zapatistas o qué tan zapatistas son el doctor 

Zemelman y los coordinadores? 

El proceso me enriqueció mucho en ideas, las que impactaron en la 

tesis que estoy trabajando sobre la democratización en el planeta y los dis-

tintos desarrollos humanos. En lo personal también fue muy significativo, 

porque para mí es muy saludable cuando puedo hablar de los temas del 

mestizaje y la situación de los indígenas, esto es muy importante por las 

historias de familia.

Participante

El trabajo desarrollado en el seminario, así como las reflexiones e interven-

ciones del equipo coordinador, me mueven mucho esa noción de subalter-



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 177

nidad. Desde mi experiencia, trabajando con el cuerpo, la danza, entre otras 

cosas, me encanta la metáfora de las coreografías subalternas y las formas 

de resistencia indígena. En este sentido critico el transitar del debate sobre la 

subalternidad desde la frase de “si no hubiera pobres, mucha gente en qué 

trabajaría” porque esto recrea una manera de volver a lo mismo, de justificar 

la pobreza y la subalternidad.

Los profesores están en la lucha social por mejorar su práctica docente, 

pero siempre sin asumir el poder: me parece muy importante empezar a 

mover y re-trabajar estas posturas gramscianas, en este sentido, de trabajar 

la subalternidad desde otros lugares, o por lo menos incluirla en la dis-

cusión, en los proyectos desde la vigilancia, porque también puede darse 

un alejamiento por la imbricación o a veces la necesidad por admitir otras 

teorías y posturas. 

En cuanto la noción de experiencia que traíamos y la que hemos ma-

nejado aquí es un referente en cuanto a sus múltiples significados, sobre 

todo con respecto a la vivencia: si ponemos a un mismo nivel experiencia, 

vivencia y cotidianidad ¿qué implicaciones tiene esto? 

Otro elemento importante que surgió en la discusión fue el debate teo-

ría-práctica, las teorías más bien en términos de concepciones y las prácticas 

implícitas, o sea, todos funcionamos como representaciones del mundo; creo 

que este paradigma teoría-práctica escindida es un enfoque bastante positivis-

ta y niega la posibilidad de construcción, de otra manera, desde otro lugar. 

Pienso que el proceso de historicidad se está dando, lo pudimos ver 

hoy cuando se planteó el discurso indígena, así como en el trabajo de los 

compañeros de la Nación Purépecha Zapatista, en la educación como parte 

de los proyectos, ahí persiste esa noción de imponer nuestras propias pre-

guntas al otro.

Me quedan grandes dudas sobre la interculturalidad, porque ¿cómo de-

finir esto? Me queda más clara la postura de interaprendizajes, por ejemplo, 

cuando un maestro triqui42 me dice: “si no tenemos la historia de nuestra 

comunidad ¿cómo vamos a leer la historia nacional?”, es como la parte de la 

42 Comunidad indígena de San Andrés Chicahuaxtla, en Oaxaca, México, cuyo rol es 
determinante en la educación bicultural bilingüe.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento178

formación, hay que formar y construir para poder debatir en ciertos niveles, 

¿cómo hacer eso, si es, acaso, uno de los sentidos? Algo que traje al debate 

es: si somos en nuestra historia intermediarios culturales, es decir, si es esa 

la función de dar historia, ya sea en la escuela, o en cualquier espacio de 

formación o en las propias ong. ¿Cuál ha sido esa historia?, ¿en qué proyecto 

estamos incluidos?, la interculturalidad tiene múltiples sentidos y significa-

dos. En un momento de la discusión se dijo “no quiero que alguien se crea 

más que otro”, repentinamente surgió la duda de que si eso era intercultura-

lidad, no sé, pero si sé que hay diferentes maneras de entenderla.

Los conceptos me perdieron un poco y qué bueno, porque se supone que 

los trabajo. Me inquietó la discusión sobre el sujeto y eso de llevar apellidos 

colectivos étnicos; yo lo veo de otra manera. Me estremece lo que quedó de 

la discusión sobre el sujeto y la heteronomía frente a la autonomía; se introdujo 

un concepto nuevo que se oye distinto a la autonomía, yo me pierdo fácil, 

son cosas que necesito elaborar y que me generan muchas dudas; creo que son 

parte de un debate importante porque la interculturalidad tendría que ver 

con la diferencia, o ¿qué juego hay entre autonomía e interculturalidad?

Participante 

Comentaba con mis compañeros que cada vez que venimos a estos encuen-

tros tenemos que revisar lo que estamos haciendo. Los que venimos de 

Guerrero coincidimos en que son dos cuestiones las que más nos impacta-

ron: primero, sistematizar la experiencia desde una lógica problematizadora 

y segundo, la idea del sujeto negado. Sin querer adjetivarlo, pero en educa-

ción, y sobre todo en las sociedades indígenas, estamos trabajando desde 

ahí; la preocupación es estar reproduciendo lo mismo que negamos, es decir, 

un nuevo indigenismo, pero peor que el indigenismo oficial en educación. 

En esta idea de sistematizar la experiencia y preguntarle al problema, de-

cíamos lo incongruentes que somos a veces en las aulas; les pedimos a los 

profesores que sistematicen su experiencia y nosotros no lo hacemos, luego 

nos pasa como en la fábula de los monos, que cuando llueve se mojan y 

dicen, “mañana vamos a hacer una casa para no mojarnos”, así nosotros, al 

venir al Encuentro, decimos, ahora que regresemos vamos a…, y resulta que 

nos absorbe la burocracia u otro tipo de situaciones.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 179

Ser congruente cuesta mucho porque no siempre es fácil romper con 

los condicionamientos burocráticos que cargamos e incluso hasta con los 

prejuicios académicos. Nos ha costado bastante, a pesar de que nos hemos 

metido hasta los últimos rincones de la montaña a trabajar de raíz, y pen-

samos que esto se debe a que no hemos entendido bien esta cuestión de 

preguntarle al problema, no lo hemos asimilado. Nos llamó la atención el 

proceso de la construcción del sujeto, el cual pasa por el proyecto, o para 

explicarse esa misma construcción, incluso la propia no es tan fácil pregun-

tarle al problema ya que esto nos pone en mayor tensión existencial; y al 

profundizar, se percibe que se elige la comodidad del problema, no sola-

mente porque es más cómodo, o más seguro, sino porque a veces no estamos 

pensando en un problema sino en cómo decirlo aquí y cómo no conflictuarse 

más en esta relación que hemos establecido; en nuestro caso, con los profe-

sores indígenas, es un mundo de problemas, difícil porque se nos cuestiona 

hasta el papel que jugamos en el espacio donde nos movemos.

Estela Quintar

Desde la perspectiva epistémica y didáctica atendiendo a las categorías de 

sujeto, historicidad, totalidad y dialéctica, centraremos una propuesta de tra

bajo; para nosotros esta propuesta epistémica es un instrumento cotidiano; 

no es una teoría solamente para leer eruditamente. En el espacio de la di-

dáctica, una cuestión que vivimos pero que hasta ahora no categorizamos 

como propia de la didáctica no parametral, es el proceso de reflexibilidad, 

que no es reflexión. Me refiero al retorno sobre sí; volverse sobre sí, la re-

significación no es hacia afuera es desde sí con el afuera, entendiendo que 

en esta propuesta el conocimiento es producción de sentidos y significados 

de un sujeto histórico.

La tarea de este Círculo de Reflexión debería ser congruente con esto 

para profundizar en este proceso de diálogo y reencuentro. La propuesta 

de trabajo es:

a) Recolocarnos frente a un problema de nuestra propia práctica con 

base en la experiencia de lo que aquí escuchamos y discutimos. Digo 

recolocarnos porque en ese proceso que se fue dando, con mayor 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento180

o menor organización planteamos algunos pasos que fuimos expe-

rimentando y vivenciando. El primero fue conmovernos, es decir, 

reconocer que algo es un problema, esto cuando realmente algo me 

conmueve, me molesta, me pone en tensión existencial; si no, no es 

problema y es un tema de tipo académico-burocrático; de lo que es-

tamos hablando aquí es de problemas que puedan tensar la práctica, 

como fenómeno social.

b) Re-significar la relación con lo que está poniéndome en tensión impli-

ca problematizar; no teóricamente, sino interrogar al problema. Esto 

no significa prescribir, no es decir lo que la gente tiene que hacer, 

tampoco es proponer. Doy un ejemplo: si me preocupa la violencia 

cotidiana en el ámbito escolar, el tema es “la violencia”, incluso leo 

libros sobre la violencia y puedo decir: la violencia es porque..., y en 

seguida ver si prescribe; es lo que más fácil nos sale. De lo que esta-

mos hablando aquí es de ir a la escuela y preguntar ¿hay violencia o 

supongo determinados actos como violencia?, ¿quiénes son violentos, 

los alumnos o los maestros?, ¿los maestros son violentos, por qué?, 

¿por qué digo que son violentos?, porque maltratan a los alumnos, por

que niegan a los sujetos, pero ¿por qué los maestros hacen eso? La 

clave es el porqué, ir abriendo lo que hay detrás del problema que 

me conmueve, no detrás de la teoría hecha acerca del problema, ni 

tampoco centrarme en lo que es el síntoma porque lo que aparece 

con lo que me conmueve es el síntoma, y si me detengo en él, con-

fundo síntoma con problema y esto en investigación social tiene sus 

consecuencias.

La idea es abrir todas las posibles redes de construcción del síntoma. El 

problema puede ser que esté muy cercano al síntoma o que sea algo que no 

imaginaba; lo que hago es abrir el síntoma, abrirlo sin prejuicios, preguntan-

do hasta que llegue un momento en que realmente no pueda contestarme 

el porqué.

En esta búsqueda de lo que sé y de lo que no sé, voy armando un cam-

po problemático donde se vierte todo lo que sé para ir dejando que emerja 

todo lo que realmente no sé. Es aquí donde elaboro un enunciado proble-



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 181

mático que se abre en un ángulo desde el síntoma a todas las articulaciones 

posibles del problema, es decir, dimensiones de análisis, como pueden ser 

lo político, lo económico y lo cultural. Un síntoma sintetiza todos estos 

aspectos, el asunto es que lo abramos a la mirada. Lo que cada uno de no-

sotros tiene que hacer ahora es volver a encontrarse con el problema inicial 

que planteó en el primer encuentro, recolocarse frente a ese problema y, 

en esa recolocación, identificar, primero, si es un problema, como dijeron 

algunos: “mi problema no es la multiculturalidad, estoy más preocupado por 

la autonomía”, “antes mi problema era cómo recolectar la información de 

los chamanes43 ahora es un problema de identidad, va cambiando la confi-

guración. No es que deje el síntoma, sino que cambia la configuración, voy 

resignificando el síntoma.

Hay muchos modos de hacerlo. Uno bastante interesante es lo que una 

de las compañeras hizo sin saber que esto tiene un nombre didáctico: ella 

elabora, produce lo que para nosotros es un espacio biográfico donde em-

pieza a reconocerse, una didácticobiografía. A veces no es fácil reconocer 

lo que nos conmueve porque estamos tan burocratizados con los problemas 

que ya no sabemos si es un problema nuestro o es un problema de otros. 

Este es un modo de resignificación; la otra es ponerse a dialogar acerca del 

síntoma.

Hugo Zemelman

Quisiera plantear algunas observaciones. Respecto de lo que menciona Este-

la Quintar, conviene detenerse en el sentido de trabajo. Creo que una tarea 

como la que ustedes están impulsando se inserta en exigencias imperativas 

del momento, lo cual significa aprender a leer la realidad, rompiendo con 

los parámetros que hoy día se imponen; parámetros de la más diversa natu-

raleza; ideológicos, teóricos y culturales.

¿Cuál es el sentido de este esfuerzo? Poder asomarse a la realidad de 

una manera nueva. Verla desde una perspectiva diferente donde podamos 

43 * Los chamanes son considerados entre los indígenas huicholes como guías, de acuerdo 
con sus tradiciones chamánicas, han desarrollado sofisticados modelos de curación a lo 
largo de los siglos.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento182

reconocer espacios que hoy permanecen desconocidos; y dados, espacios 

de posibilidad que pueden traducirse en sujetos con proyectos diferentes. 

Cuando hablo del momento, hablo de esas lógicas que en varios instantes 

de la discusión fueron discutidas aquí, de cómo estas lógicas políticas, eco-

nómicas y culturales, se pretenden imponer a través de las reformas educa-

tivas globalizadoras, pero en sentido homogeneizante. Hay que entender el 

contexto en que se está proponiendo este ejercicio de razonamiento, cuyo 

sentido no es simplemente cuestión de rebusque o sofisticación teórica, sino 

más bien, una necesidad. Son condiciones absolutamente insoslayables para 

repensar la realidad. Estamos confrontando, rompiendo los parámetros de 

un discurso que impone un orden que lleva a mucha gente a no ver opcio-

nes de futuro; o insertarse en las lógicas dominantes desde la subalternidad 

y la dependencia. Por eso es importante ir al fondo de lo que observamos, 

para romper con lo que podríamos llamar la morfología de la realidad, o 

sea, lo fácilmente observable, lo que podemos vivenciar en la experiencia 

cotidiana, pero que pueden ser síntomas equívocos, en el sentido de que 

ocultan una cantidad de problemas que no es fácil divisar a simple vista. 

Muchas de las investigaciones que se llevan a cabo en distintos órdenes, a 

partir de las cuales se pretende tomar decisiones o definir políticas, se que-

dan en el síntoma, lo que significa que no parten de lo real contribuyendo a 

que queden insertos en una suerte de impotencia para leer el futuro, lo que 

genera desaliento, que a la vez genera escepticismo; que para no sufrirlo se 

transforma en conformidad; que eventualmente se transforma en “tranqui-

lidad” de conciencia.

Un ejercicio de esta naturaleza atenta contra el poder ver la realidad, 

por ello no es extraño que comencemos con el concepto de cosmovi-

sión, porque puede crearles conflicto en el sentido de pensar que estaban 

equivocados, desencaminados, que no podían ver la realidad, más allá de 

lo morfológico, de lo que se les presenta a simple vista, de lo sintomático, 

y de tener que volver a comenzar desde otro lugar para poder ver el camino 

de manera distinta. Esto es lo que en varios momentos de la discusión lla-

mamos el cuestionamiento de la realidad, la problematización de la realidad 

que supone a su vez un autocuestionamiento, una autoproblematización que 

de una u otra manera está detrás del concepto de la capacidad de resignifi-



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 183

car. Lo que creemos conocer, lo que estamos observando como cierto o ver-

dadero, puede ser o no cierto o verdadero, lo que es un esfuerzo importante 

de problematización consigo mismo, y que si lo vemos a mediano o largo 

plazo, podría comenzar ahora desde espacios de potenciación como éste, 

que puede ser convergente con otros esfuerzos que sin saber se están im-

pulsando en México y América Latina para repensar la propia realidad y 

reconocer visiones distintas del futuro, en vez de creer que el futuro está 

escrito ya en el modelo actual. Debemos entender que esto va más allá de 

mejorar su trabajo como funcionarios o como miembros de ong que dan 

atención a grupos indígenas, el suyo debe ser visto como un trabajo que se 

autojustifica para verlo en convergencia precisamente con otros esfuerzos.

Participante

El Consejo Mexicano de Investigación Educativa está realizando un estado 

del arte del conocimiento, lo que implica recuperar las investigaciones pro-

ducidas en distintos rubros y periodos, por ejemplo en lo que respecta a 

la educación intercultural entre 1990 y el 2000, desde las ong: sus aportes 

y sus procesos de investigación, etc.; mi intención es dar a esta tarea una 

continuidad con sentido desde mi quehacer. Creo que una de las funciones 

esenciales de la investigación que se ha descuidado un poco, es la sistema-

tización de los procesos que se realizan y que implican, además, sujetos. En 

ese sentido, quisiera que pudiéramos dejar establecido aquí el compromiso 

de buscar y crear espacios de difusión y continuidad desde las ong o insti-

tuciones en las que participamos.

La primer interrogante que me planteé en esta tarea fue: Las ong como 

fenómeno social, ¿a qué responden histórica y políticamente? Me pareció 

pertinente comenzar por averiguar cuántas ong existen en México y cuáles 

son sus características, a qué se dedican. Encontré dos fuentes básicas de 

información: una de ellas, el Sistema de Información sobre Organizaciones 

de la Sociedad Civil que creó Indesol44 desde Sedesol45 en noviembre del 

2000; un sistema informático sobre ong que registra 3 855 organismos de 

44 *Instituto Nacional de Desarrollo Social.
45  Secretaría de Desarrollo Social.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento184

este tipo en el país, de las cuales 51% surgió a partir de 1990. La otra fuente 

de información está en la Universidad Autónoma de México, Unidad Iztapa-

lapa, donde un equipo que coordina una investigación sobre ong en México, 

reporta 9 173. Al ver estos datos tan contrastantes, la preguntas que surgie-

ron fueron ¿qué se está entendiendo por ong?, ¿qué se está entendiendo por 

sociedad civil?, ¿por qué estas diferencias y estos números tan disparados? 

La fuente de Indesol indica que de las 3 855 ong registradas, 1 320 se dedican 

a la educación como una de sus funciones básicas, y sólo 15% a la atención 

de indígenas. Además resulta interesante ver cómo las instancias guberna-

mentales construyen un concepto particular de sujeto; por ejemplo, este 

15% de organizaciones que atienden a indígenas, se centran en la atención a 

indigentes, cuando muchas de las que trabajan en educación se especializan 

en educación indígena. Esto es un dato muy importante de reflexionar, por 

todo lo que implica históricamente.

Luego quise indagar sobre la producción de algunas ong en el campo de 

la educación intercultural. Resulta que no existe sistematización, ni siquiera 

tienen un espacio común para la documentación que van acumulando. Uno 

acaba haciendo el reporte de los trabajos que tienen. Esto es bastante gra-

ve, como indicador para reflexionar qué tanto el proceso de trabajo de las 

ong ha sido un proceso consciente: con sentido, o quizá más bien es una 

cuestión guiada que tiene que ver con la competencia y una carrera por 

conseguir financiamiento cuyos parámetros cambian según las tendencias 

de los organismos de financiamiento. Una consecuencia de esta actitud en 

las ong es la falta de conocimiento real de la población con la que se trabaja 

y, por ende, de la incapacidad de crear estrategias eficaces con la gente, lo 

que a su vez justifica la falta de dedicación; por ejemplo, se encuentran do-

cumentos donde en diez cuartillas con letra muy grande, núm. 16 o 18, se 

pretende hacer una recuperación de lo trabajado en las comunidades y sus 

problemáticas. Cuando cuestionamos al respecto, se dice que están hechos 

así para los promotores, porque el supuesto es que los promotores no leen. 

Así queda justificado el hecho de que un proyecto de investigación presente 

sólo un diagnóstico como resultado, sin que se haga mención de cuánto 

tiempo se trabajó en la comunidad, cuáles son sus características, cuáles los 

ejes de investigación, la bibliografía, ¿cuáles son los referentes? Tendríamos 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 185

que plantearnos como tarea la recuperación, sistematización y socialización 

de la información. Casi no hay experiencias desde las ong en educación bá-

sica; hay algunas que están intentando trabajar en secundaria y bachillerato. 

Esto es interesante, porque las políticas oficiales plantean que en el ámbito 

rural, así como en la educación indígena, la demanda educativa implica so-

lamente a la escuela primaria; pero si las ong están organizándose para ver 

cómo atender a esa población es porque hay una demanda de los sectores 

rurales e indígenas por tener educación media y media superior.

Participante

El doctor Hugo Zemelman nos describió en su exposición un escenario de 

actuación y descripción de las ong, sus dinámicas, prácticas, vacíos, ausen-

cias y debilidades, pero también sus fortalezas y potencialidades, lo cual nos 

permitió articular de una manera muy integral, muchos elementos como el 

contexto; las políticas públicas y algo que nos ocupa buena parte de nues-

tras reflexiones: los procesos de construcción de sujetos desde la educación 

popular o desde otras prácticas; esa relación tan dinámica de determinacio-

nes sociohistóricas y económicas y su importancia en la caracterización de 

los sujetos y la ubicación en sus contextos.

De este ejercicio recupero algunos aportes: la contradicción entre el 

saber científico y el popular o bien a los discursos o apreciaciones desde 

las academias, centros de investigación u otros espacios en los que se ve un 

predominio discursivo de lo sociológico sobre lo pedagógico en la forma-

ción de los educadores. Coincido con las reflexiones de este grupo y con 

lo que sugiere el doctor Zemelman de abrirnos a otras corrientes de pensa-

miento, de reconstruir nuestras utopías y paradigmas; creo que además se 

aportaron elementos valiosos en lo que respecta a los cambios políticos, las 

tendencias y los desafíos.

En una reunión de un colectivo del ceaal46 se planteaban entre otros, 

tres ejes, como líneas de acumulación para trabajar la educación popular 

Una de ellas se refiere a la producción de conocimientos: como bien lo se-

46  Consejo de Educación de Adultos en América Latina.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento186

ñaló el doctor Zemelman, cuando nos habla de esa falta de sistematización 

y evaluación Otro aspecto son las políticas de incidencia. Cuando el doctor 

Zemelman habla de lo público, el ciudadano y lo popular, señala una parte im

plícita que es la dimensión pedagógico-política que también forma parte de 

la integralidad, las especificidades, el diálogo de saberes y hasta aspectos 

muy concretos que son los didácticos que a veces entendemos como algo muy 

instrumental o aislado. Otra cuestión importante que quiero recuperar es la 

construcción de identidades a partir de las cuales aparecen aspectos como 

la subjetividad, la misma interculturalidad, las cosmovisiones y las etnias.

A partir de palabras, conceptos y términos que manejamos aquí, como 

transformación social, autonomía, autogestión, gestión, participación, en-

cuentro, reflexión colectiva, saber popular, calidad de vida, la naturaleza, 

las políticas públicas, la ciudadanía, crecer, avanzar, ayuda mutua, nosotros 

y nosotras, puedo ahora acercarme más a la interculturalidad y al conoci-

miento. Apropiándonos de las palabras de Freire quien diría: “humanismo 

esperanzador, emancipador, de construcción de identidades, una pedagogía 

de las identidades, reproducción social que se convertirá en voz interior que 

quiere el pensamiento y las acciones de los sujetos en la vida cotidiana”. Me 

parece muy complejo abordarlo desde la interculturalidad.

Hugo Zemelman

Uno de los problemas que se pone en evidencia en este tipo de espacios, 

este tipo de prácticas es, justamente, la falta de sistematización. Si bien es 

cierto que se debe, en parte, a la falta de tiempo, tenemos que reconocer 

que tampoco hay una exigencia. ¿Cómo se podría plantear esto? Desde 

luego que no se trata de una exigencia imperativa, sino, más bien, autóno-

ma. Haciendo una recuperación de lo trabajado, podríamos, llevarnos como 

tarea el definir criterios de sistematización, a partir de la experiencia, cada 

quien, tomando aquellos conceptos o categorías que le hayan parecido re-

levantes con respecto al problema que está buscando construir. Éste podría 

constituir un instrumento de trabajo para comenzar una reflexión sobre 

la propia práctica y que tenga la perspectiva de una construcción, de una 

postura.



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 187

Estela Quintar

Es importante que tanto la construcción de un problema como la sistema-

tización impliquen afectación y deseo, pero en ese sentido es fundamental 

“conectarse” en términos de lo que venimos trabajando; a veces hay tiem-

pos que deben respetarse; internos como externos y con eso me refiero a 

los procesos y sus características que hay que saber llevar. Debemos tener 

claro que hay otros factores en juego a la hora de la sistematización: las 

ganas, los múltiples temores, el contexto y sus exigencias, etc. Creo que 

sería interesante comenzar por transformar en problema el porqué de no 

poder sistematizar nuestra propia postura, para pasar luego a la localización 

de nuestra inquietud, a la lectura de síntomas, a la problematización, y a la 

construcción de un problema.

Hugo Zemelman

Si bien es cierto que son vitales tanto la afectación como el deseo, hay que 

dejar clara la necesidad de plantear ciertos límites, en términos de que es 

indispensable establecer también una disciplina no prescriptiva que le dé 

cierto encuadre a esta tarea de transformar el deseo en acción. El temor al 

papel blanco, por ejemplo, puede volverse abusivo si no se crean las con-

diciones para romper el miedo y, en ese sentido, el autocuestionamiento 

puede convertirse en una práctica muy sana. Si queremos organizar un pen-

samiento a partir de reuniones de este tipo hay que establecer exigencias 

mínimas, como una línea de trabajo.

En lo personal no me llama la atención la información alarmante que da 

Patricia Medina. He estado tratando de seguir este proceso de las ong du-

rante más o menos 20 años y las realidades que ella describe son realidades 

que se ven repetidas a lo largo del tiempo. Una es sintomática: la falta de 

sistematización. Recuerdo las primeras reuniones con ong en 1975 y 1976, 

donde ya se planteaba el problema de la falta de sistematización y hoy sigue 

dándose la misma situación.

Hubo en México una reunión con organizaciones sindicales y algunas 

ong, para discutir el problema de la globalización; ahí se escucharon mu-

chos puntos de vista sobre ellas y desde ellas. El cuadro que se describió, 

de manera bastante objetiva, permite distinguir dos tipos de ong, por decirlo de 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento188

manera un poco esquemática. Primero, las ong que realmente buscan alter-

nativas y que son unas cuantas; la mayoría terminan haciéndole el servicio 

al capitalismo, en el sentido de que legitiman dos cuestiones fundamentales 

para el modelo neoliberal: la marginación y la fragmentación. Este fenóme-

no puede tener muchas explicaciones, por ejemplo las ong, en un modelo 

marginalizante que genera desempleo, se han transformado también, en 

alternativa de trabajo para mucha gente. 

Pero distingamos los aspectos que estoy tratando de plantear: uno es 

lo que significan las ong como fenómeno objetivo en un contexto histórico, lo 

que nos preocupa discutir aquí, ya que no estamos calificando intenciones 

personales ni el porqué las personas trabajan en las ong, lo que es parte de 

la problemática del desempleo o de la inestabilidad del empleo, lo que es 

parte a su vez del sistema; por lo tanto, la fragmentación es un fenómeno 

que debe analizarse seriamente, porque la multiplicación de ong está ha-

ciendo el favor o el servicio a las organizaciones multilaterales, cada vez con 

mayor fuerza, sobre todo las ong que están preocupadas de impedir que 

los fenómenos de pobreza, desempleo, marginación económica y cultural, 

se transformen en problemas serios de cuestionamiento al modelo. Estamos 

hablando de uno y otro tipo de ong y lo planteo aquí porque es una situa-

ción que hay que analizar.

El que ustedes tengan buenos deseos de hacer algo no significa que sea 

posible, porque el buen deseo de resolver un problema supone encontrar 

los caminos viables para que ese deseo se transforme en una solución con-

creta y efectiva para un grupo. En este sentido, dos cuestiones que son de 

suma importancia, y no pueden perderse de vista: el contexto y la capacidad 

de leerlo con criterio de realidad, procesos en el que tanto la experiencia y 

la teoría están presentes, nos guste o no. Lo que hay que revisar es el tipo 

de experiencia y teoría, aunque no se trata tampoco de hacer teoría como 

en los cubículos de los centros universitarios, teoría sin vida porque no tiene 

problema. 

Ustedes son los que le van a dar sentido a la teoría, están plagados de 

problemas y, por lo tanto, llenos de desafíos teóricos, de construir la teo-

ría con una característica distinta a la de la academia. No se trata de que 

digan: vamos a actuar, pero formulando antes una hipótesis para luego ver 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 189

si es correcta o falsa y, según las conclusiones, tomar decisiones, a veces, 

hasta cuando el grupo a atender ya no existe. No se trata, pues, de ese tipo 

de teorización ni de investigación, tampoco se trata de la simple investiga-

ción-acción, frente a la cual tengo algunas reservas porque la encuentro 

muy espontaneista, en el mal sentido de la palabra: es una forma populista 

de investigación que no necesariamente me acerca al problema, más bien 

confunde la realidad con mis deseos o con los del grupo, que no siempre 

tiene conciencia exacta, sino conciencia falsa de sus propias necesidades. El 

problema de los instrumentos para poder entender esto que estoy llamando 

teoría, no es un problema bibliográfico; para entender lo que es la pobreza 

en México, por ejemplo, se trata de que ustedes se asuman como sujetos 

que pueden pensar problemáticamente; es algo muy simple, no hay ninguna 

regla de oro, porque la problematización consiste en manejar un conjunto 

de conceptos que no necesariamente son teorías, pero sí conceptos, a par-

tir de poder leer realidades concretas, las que ustedes están viviendo. En 

el fondo se trata de que ustedes sepan leer su propia experiencia, pero no 

solamente la de ustedes como miembros de una ong determinada, sino, la 

experiencia del grupo, ir más allá de lo que la gente puede decir, buscar 

lo que subyace, lo que exige un esfuerzo de análisis mas allá de lo teórico, 

como podría plantearlo la academia. El problema es conocer para poder, so-

bre la base de ese conocimiento, tomar decisiones concretas. No se trata de 

formular hipótesis. Es el actor un colectivo social muy complejo que exige 

un pensamiento abstracto. No sólo es un problema de empatía, supone un 

esfuerzo desde el sentirse con afinidad con el grupo, pero a cierta distancia. 

Ello implica un esfuerzo de razonamiento que es donde surge la necesidad 

de hacer un balance de los conceptos. Por lo que he podido escuchar y 

por lo que se me ha dicho, hay conceptos que aparecen constantemente 

repetidos, frente a los cuales no siempre hay una gran claridad. Es un pro-

blema que necesitamos abordar para que puedan mejorar la efectividad de 

la acción. Entre estos conceptos a los que me refiero está el de sujeto, ¿qué 

es un sujeto?, los sujetos son complejos, heterogéneos, cambiantes, tienen 

conflictos internos, muchos dinamismos que se dan en distintos tiempos. 

No es un juego de ideas, es parte de la realidad. Lo peor que podría ocurrir 

es creer que conocemos por completo al grupo que tenemos enfrente, por 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento190

mucho que hayamos trabajado con ellos, por más que tengamos relaciones 

personales con algunos de sus integrantes los grupos y los sujetos son com-

plejos. Podrían equivocarse profundamente y si se equivocan, sus errores 

los va a pagar el grupo, no ustedes, porque a partir de lo que creen que es 

correcto de la percepción que tienen del otro, van a tomar una iniciativa, 

que no va a coincidir necesariamente con la naturaleza y las necesidades 

del grupo. 

Así se cometen errores graves en las formas de organizar y atender 

grupos: organizar un grupo no es un problema de machote, no es cuestión 

de ir con la idea fija de organizarlo, por ejemplo, impulsar una política de 

desarrollo económico, educacional o cultural, supone conocer muy bien al 

grupo, porque puede pasar por ejemplo que como resultado de esta me-

diación el grupo se resiste y exprese esa resistencia en comportamientos 

anómalos que a lo mejor ustedes no van a entender, o no van a poder ma-

nejar: reflujo, repliegues, indiferencias y mil cosas más. Se va a ver el hecho 

de que sientan que está encajonando al grupo en estructuras organizativas, 

que no expresen sus propias necesidades; a lo que me refiero con esto es a 

la importancia que tiene pensar problemáticamente sobre todo en el caso 

de los grupos. Aquí habría también que detenerse porque los dos proble-

mas están vinculados; no se trata de crear una teoría general de nada ni de 

creer que tengo que formular una hipótesis para actuar bien, ni significa que 

reconozca al grupo como ya habíamos mencionado. Esto supone un auto-

cuestionamiento, lo que puede generar algunas crisis: crisis en el sentido de 

tomar conciencia. Es algo propio de quienes están tratando de enfrentar la 

realidad, lo cual a veces nos golpea fuerte; pero, sí creo en que debo actuar 

en la realidad; tengo que estar dispuesto a asumir los golpes de la realidad, 

entonces, antes de recibir los golpes de la realidad por qué primero no me 

los doy yo mismo a través de un autocuestionamiento.

Hay ciertas tendencias antiintelectuales absurdas en algunas ong, de 

creer que porque están en la acción no necesitan pensamiento. Con cuanta 

más razón si están en la acción necesitan problematizar su práctica; Si estoy 

en la academia y cometo un error, el error simplemente va a costar pagarle 

a un mal investigador durante uno o dos años, pero nada grave va a suceder 

por un error académico. No se puede decir lo mismo de las ong y su campo 



Sujeto, realidad, identidad: desafíos de conocimiento 191

de trabajo, los costos de los “errores” pueden ser muy altos. Estamos vivien-

do un momento de aceleraciones, de cambios, con mucha mayor razón hay 

que estar alerta acerca de lo que están implicando esos cambios en los gru-

pos, en todos sus comportamientos, sus pautas reproductivas, su migración, su 

economía, sus identidades valóricas, etc.; es lo que se pretende cambiar, hay 

una lógica global que lo está empujando hacia allá y ustedes están trabajan-

do precisamente en los potenciales espacios de resistencia. Hay que asumir, 

por lo tanto, lo que significa estar en otros espacios de resistencia donde el 

pensamiento problemático tiene otra función: no dejarse encandilar por lo 

que ya se conoce, y que lo que mejor se conoce es lo que está acumulado 

en la experiencia. Esto no significa que haya que negarla: la experiencia es 

un instrumental más importante que cualquier libro que ustedes puedan 

leer. El problema que planteo es que sepan leer la experiencia porque hay 

muchas maneras de leerla. Una forma de hacerlo es ideológica; otra, está 

fuertemente asociada a la rutina, es decir, como se resolvió el problema así, 

se tendrá que seguir resolviendo del mismo modo. La experiencia hay que 

leerla fuera de esos parámetros, desde la riqueza de ideas que pueden pro-

venir del grupo, por ejemplo, el problema está en que la lectura que hagan 

sirva para ayudar a la gente a leer sus propias experiencias; pero no desde 

la existencia, sino desde la potenciación. ¿Qué es lo que está pasando en 

este momento?; ¿se busca justamente debilitar a la gente, a los grupos? Una 

de las formas de expresión de esta debilidad es la falta de confianza que se 

manifiesta en disgregación social: las atomizaciones políticas, religiosas, que 

pueden ser expresiones de eso, la gente busca equilibrar necesariamente, en 

algún punto apoyo para sentirse fuerte, y ahí está el problema, busca iden-

tidad de cualquier manera y en cualquier lugar. Ustedes que trabajan en ese 

ámbito problemático, por lo tanto, pueden contribuir a que la gente genere 

su propia fuerza a partir de la confianza en sí misma, la cual puede surgir 

de su historia, de su propia memoria y de la capacidad que tengan para leer 

el contexto. Este es un gran trabajo imposible de cubrir por otras personas 

que no sean ustedes, porque son ustedes quienes están en contacto con la 

gente, quienes lo conocen vivencialmente, no es lo mismo que conocerla 

racionalmente. Es la problematización como lectura crítica de sus propias 

vivencias, de su propio modo de actuar.





193

INTERCULTURALIDAD Y CONOCIMIENTO.
Un espacio de debate ético-político

1. Algunas precisiones sobre el tema

En este último capítulo se registra otro debate acerca de la compleja cuestión 

de la interculturalidad. Este diálogo fraterno tiene, como punto de articula-

ción, la serie de interrogantes abiertas por los integrantes de nuestro núcleo 

de buen sentido, organizado metodológicamente en círculos de reflexión: 

una forma de recrear y de abrir espacios para problematizar informaciones, 

saberes y configuraciones sociales percibidas o aprehendidas en el transcur-

so de distintas historias de vida. 

Después de largas jornadas de trabajo y de encuentros y reencuentros, 

se fueron recreando modos de asumir el fenómeno social de la intercul-

turalidad, y se llega a la conformación de este diálogo que, más que dar 

respuestas acabadas, intenta contribuir a ampliar la comprensión del nada 

nuevo problema de la diferencia como instrumento político.

Las múltiples miradas sobre la interculturalidad, que esta conversación 

expone, desea abrir nuevos ángulos de fuga para repensar el tema que nos 

ha ocupado, y quiere, además, contribuir a la transformación de los proce-

sos de formación de sujetos, comprendiendo y asumiendo el compromiso 

ético y la responsabilidad social que este vínculo conlleva, así como la in-

cidencia que, como trabajadores de la cultura, podemos tener tanto en el 

devenir de prácticas cotidianas como en formas de relación que permitan la 

construcción de alternativas con visión de horizontes de futuros más justos, 

más dignos y autónomos.

3Capítulo



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento194

A este espacio de intercambio franco y abierto, se incorpora como coor-

dinador de este diálogo creativo el doctor Raúl Fornet-Betancour �* 

1.1. Abriendo camino… abriendo interrogantes

Recuperando inquietudes, preguntas, problematizaciones, diferencias, des-

encuentros y expectativas surgidas en el tiempo transcurrido entre cada uno 

de los encuentros y nuestras prácticas cotidianas, se abre aquí un espacio 

que, a modo de dispositivo de búsqueda, plantea nuevas interrogantes que 

invitan a ampliar comprensiones sobre la interculturalidad y definir algunas 

líneas posibles de búsqueda en la construcción de respuestas al tema. Así, 

en intercambio colectivo, se plantearon las siguientes preguntas: 

¿Puede el Estado administrar una cultura que no conoce ni reconoce 

y que atiende a través de sus propias instancias de representación y defini-

ción?

La autonomía, ¿se opone a lo único?, ¿busca lo diverso?, ¿se expresa en 

lo local y se conforma en lo regional?

En un escenario multicultural, ¿cómo pueden coexistir diversas concep-

ciones y prácticas opuestas de democracia?

La interculturalidad, ¿es resultado de la multiculturalidad?

¿Qué papel juega la autonomía?, ¿se puede hablar de ésta después de los 

sucesos del 11 de septiembre?

En el ámbito de la formación de sujetos, ¿hablamos de educación en la 

interculturalidad o de educación para la interculturalidad?

En este enfoque, ¿qué papel juega el conocimiento?

En este espacio para la revisión de conceptos y prácticas, en interac-

ción cultural entre asesores (as) y promotores indígenas, ¿qué indicadores 

� *  Raúl Fornet Betancourt es doctor en Filosofía. Colabora en el Instituto de Misionología 
con sede en Aachen Alemania; coordina proyectos y congresos internacionales sobre la 
transformación intercultural de la filosofía. En sus investigaciones acerca de América Latina 
ha abordado el pensamiento filosófico intercultural, que toma el enfoque metodológico y 
hermenéutico.



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 195

de diálogo intercultural se pueden usar para que ambas partes aclaremos y 

potenciemos nuestro Encuentro?

¿Cómo definir la interculturalidad en el contexto de nuestra sociedad 

multicultural?

¿Cómo podríamos empezar a construir una pedagogía intercultural bi-

lingüe? 

Desde la óptica de la interculturalidad, ¿qué significa el “desarrollo de 

habilidades de lenguaje y de razonamiento?

Qué se quiere decir con interculturalidad para niños indígenas Wixarika?

A partir de los conceptos de educación e interculturalidad para el medio 

ambiente, ¿cómo reconstruir imaginarios y cosmovisiones?

Desde la perspectiva de la interculturalidad, ¿qué tipo de maestro re-

quieren los procesos de formación?

Sabiendo que la educación intercultural puede articularse alrededor de 

cinco ejes: Autonomía, noción de conocimiento, cultura e identidad, lengua 

y didáctica, ¿cómo generar la metodología que permita el encuentro entre 

dos culturas, desde un mismo ámbito de acción, en donde se favorezca la 

autonomía y se garantice la existencia de un diálogo intercultural?

¿Cómo y desde dónde resignificar el ser indígena en un espacio externo 

al propio nicho ontológico?

¿Los indígenas tienen una relación cultural y cognitiva no negativa?

1.2. Bitácora del diálogo entre los participantes

Participante

Estamos en una etapa de construcción de autonomías regionales y locales. 

En el debate entre los pueblos indígenas veo que hay dos metodologías 

que son difíciles de amarrar: la metodología para la interculturalidad, el 

encuentro, la discusión, la construcción conjunta; y la metodología para la 

expresión plena del sujeto autónomo, cómo se comunica y construye su 

propuesta, cómo reflexiona desde lo propio, desde su contexto.

No puede darse la interculturalidad si no hay esa expresión del sujeto 

autónomo. Por eso es importante también el tomar en cuenta cómo estas auto



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento196

nomías se empiezan a entretejer para lograr un desarrollo más regional; inclu-

so, en otro nivel: cómo se da la interculturalidad al interior de una sola cultura 

y cuál es la percepción que tienen de las cosas los niños y los ancianos.

Participante

Agregaría dos cosas a lo anterior: el primer aspecto puede verse como el pro-

blema de la integración y, el segundo, como el problema de la integridad.

Participante

Quiero entender los conceptos de valores y de naturaleza; por ejemplo, en 

los cuatro colores –rojo, blanco, negro, amarillo– que nosotros conside-

ramos como puntos del universo surge un problema de interculturalidad. 

El color rojo que nosotros como indígenas llamamos fuego no se utiliza en 

este sentido en la cultura occidental. Si el fuego no existiera sería imposible 

la movilización. Aunque nosotros no hemos considerado los cuatro colores 

dentro de la interculturalidad, siempre la practicamos. 
Debemos tratar de buscar una interpretación que facilite la transmisión 

de la multi e interculturalidad a los educandos y promotores; de esa manera 

encontramos el porqué existe la multi e interculturalidad, no solamente de 

palabra sino como hechos de la vida real.

Participante

Yo agruparía tres preocupaciones fundamentales: la primera se refiere a la 

conceptualización de los elementos y categorías que pudieran servir como 

soporte de la práctica cultural; la segunda se refiere a cómo aterrizar meto-

dológicamente hablando estas concepciones; y, por último, reflexionar más 

sobre las preocupaciones filosófico-culturales articulado esto a lo didáctico 

pedagógico.

Participante

Existe el problema de que pareciera que a la educación de adultos no se le 

ha dado mayor importancia. Nosotros sabemos que los adultos tienen mayor 

experiencia, una riqueza de valores que traen por naturaleza; eso hay que 

aprovecharlo en esta perspectiva que venimos construyendo, lo educativo 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 197

como proceso amplio debería recuperar, de aquí otro modo quizá, a la edu-

cación de adultos. 

Participante

Son fundamentales las preguntas sobre los indicadores y quién los define. 

Por ejemplo, en el aspecto de la racionalidad, si nosotros aplicamos prue-

bas diseñadas en el Occidente, como la prueba de Nueva Jersey, en EUA 

que tiene que ver con habilidades de razonamiento, los resultados que va 

a arrojar serán que la población es deficitaria con respecto a un parámetro 

determinado. El desarrollo de habilidades del lenguaje, de los razonamien-

tos desde la interculturalidad, tiene que ver también con una cuestión del 

Estado y la función del profesor. Qué tipo de racionalidad hay que impulsar, 

desde dónde y quién lo decide.

Tiene que ver mucho con la construcción de ese poder y esa autonomía 

de las culturas y los pueblos que están siendo golpeados, desestructurados, 

pues no tienen el poder de definición.

2. Interculturalidad y poder

Hugo Zemelman

Partiría con una pregunta a todos los presentes: ¿qué forjó el concepto de 

interculturalidad, de dónde nace, qué significa, qué función se preten

de que cumpla, cuál es su raíz, es un concepto emergente o tiene connota

ciones de orden ideológico y político? Esto es importante porque estamos 

hablando de realidades que nombramos y, al nombrarlas, lo hacemos con 

palabras, palabras que tienen una connotación que no es solamente cultu

ral, teórica ni mucho menos metodológica, y que exigen una mínima pro-

blematización. 

Esta no es una discusión puramente terminológica, sino que tiene que 

traducirse en prácticas de diferentes tipos. Cuando hablamos de educación, 

hablamos de muchas otras cosas: de organización social, de individuo, de 

relaciones entre individuos, de sujetos colectivos. Qué estamos entendiendo 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento198

por sujeto colectivo y cómo estamos entendiendo la organización de ese 

sujeto colectivo y, por lo tanto, su autonomía.

La autonomía no es una abstracción. Tiene que ver con cosas reales y 

concretas, con prácticas, con capacidad de decidir, de ver, con la capacita-

ción a través de organizaciones… La autonomía es un concepto que sintetiza 

muchas otras cosas que están detrás de la autonomía, que, a su vez, son 

exigidas por el propio concepto de interculturalidad. 

Aquí han surgido preguntas que adquieren una perspectiva desde la 

cual se forja el concepto de interculturalidad, que claramente puede discre-

par de otras. Ustedes pueden estar en un ángulo completamente diferente 

usando el mismo término que otros emplean; entonces entendamos des

de dónde estamos hablando de interculturalidad. No son problemas que se 

resuelven a través de definiciones. Con esto quiero decir que el concepto 

de interculturalidad, desde una consideración sociológica y no epistémica, 

es un concepto que tiene que ver con el poder, con un orden social, con 

proyectos de una o de varias sociedades. 

No podemos usar el concepto de interculturalidad como mera abstrac-

ción. Debe vincularse con muchas otras exigencias sociales; por ejemplo, con 

el poder dominante, porque es una dimensión fundamental de la sociedad. 

No es concebible ninguna sociedad sin la dimensión que llamamos poder; 

el poder tiene una serie de otras implicaciones como las estratificaciones 

internas o desigualdades. Éstas puedo ocultarlas a través de ciertos con-

ceptos y, a lo mejor, ésa sería una de las funciones que se pretende dar al 

término de interculturalidad. No digo que sea así, pero podría ser. Depende 

de quién lo use y para qué. 

En ocasiones nos olvidamos que los conceptos como cultura e intercul-

turalidad tienen que ver con poder y orden, y éstos, a su vez, con proyectos; 

que no son programas escritos, sino algo mucho más complejo. A veces 

son parte de decisiones no explícitas, pero que de alguna manera se van 

imponiendo a una población determinada. Es lo que llamamos hegemonía. 

Entonces, el concepto de interculturalidad podría estar sirviendo a la hege-

monía de determinados grupos sociales, lo que significa que los grupos no 

hegemónicos acepten ser subordinados. Esta es una consideración cruda 

con muchos elementos antropológicos y sociopolíticos explícitos que habría 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 199

que verlos con calma, porque, según sea la respuesta a lo que estoy seña-

lando, va a ser lo que se pueda hacer con el concepto de interculturalidad 

en el plano de la organización, la capacitación, la educación…

Recuerdo que en la última reunión de Pátzcuaro,� uno de los participan-

tes de Guerrero� dijo que la enseñanza bilingüe en México ha servido para 

trasmitir los valores de las culturas dominantes: ¿esto es interculturalidad? 

Claro que sí, pero una interculturalidad que tiene un contenido muy preciso; 

sin embargo, también podría darse otra interculturalidad que permita a los 

llamados grupos subalternos comenzar a reconocer sus propios espacios de 

autonomía como colectivos o como individuos. Es la otra cara de la medalla 

y el concepto es el mismo; pero su significado es diferente porque lo que 

hace la diferencia de significados es la lógica de poder que se utiliza en un 

sentido o en otro. 

El problema del poder es central. No podemos avanzar un milímetro si 

no vemos en qué contexto de fuerzas se está dando esta discusión. En ese 

sentido, el concepto de interculturalidad es como el centro, como el corazón 

de una problemática que tiene muchas ramificaciones; por eso inicié con la 

pregunta: ¿qué están ustedes entendiendo por interculturalidad?

La discusión no debe perder su rumbo; su brújula es que ustedes no 

están en una mera disquisición de laboratorio acerca del concepto de in-

terculturalidad, sino que están tratando de plantear problemas para decidir 

cursos, organizaciones, capacitaciones, nuevas formas de enseñar o bien 

nuevas formas de plantearse el problema del desarrollo local, sustentable o 

no sustentable. El concepto de lo sustentable, por ejemplo, está represen-

tado aquí como un concepto altamente cultural, pero muy problemático 

porque hay muchas acepciones de la sustentabilidad. ¿Es coexistente con el 

de interculturalidad y cómo? 

Evidentemente, la cuestión se puede resolver no por acción ni por de-

ducción lógica, sino en función de si hay sujetos con la capacidad para im-

� Pequeña ciudad del estado de Michoacán donde se llevaron a cabo los encuentros que 
dieron forma a este texto. El que es motivo de este capítulo, se realizó el 10 y 11 de 
diciembre de 2001 en Indesol, México, DF.
� Se refiere al estado de Guerrero, en México.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento200

poner una estrategia u otra de desarrollo autosustentable; lo mismo sucede 

respecto a organizar sistemas políticos o formas de participación. 

La educación es parte de un quehacer político, como lo es el programa 

de una cooperativa, el de la producción o la conservación del medio am-

biente. Todos esos son quehaceres políticos de grupos de diferente natu-

raleza. Ahí se plantea el gran problema: ¿de qué grupo estamos hablando?, 

¿de qué naturaleza?, ¿de qué colectivos hablamos en este contexto de las 

relaciones entre culturas?

El problema es complejo, porque no basta con decir “somos intercultu-

rales”, sino “estamos organizando la educación desde lo intercultural”. Las 

preguntas tienen que irse contestando a la luz de su propia práctica, una 

práctica que exige, sin duda, una autoreflexión sistemática.

3. Interculturalidad y conocimiento

Raúl Fornet-Betancourt

Yo problematizaría, en primer lugar, el título del Seminario “Interculturali-

dad y Conocimiento.” Zemelman problematizó ya la primera parte: “Inter-

culturalidad.” Quiero adelantar que comparto prácticamente todo lo que ha 

dicho. Es muy sugerente profundizar en las preguntas que él ha planteado 

para aclarar el término. 

Empiezo señalando que el título del seminario me parece un tanto redun-

dante, pues la interculturalidad es una manera de hacer y producir conoci-

miento, de estar en el conocimiento y de ser sujeto del conocimiento. De ahí 

mis dificultades con el título, tal como está planteado. Pero, por eso mismo, 

considero necesario detenernos en el término y precisar qué entendemos 

por interculturalidad, sin que esto suponga hacerlo sólo de manera teórica. 

Se puede abordar también desde la praxis, es decir, cuestionando qué prác-

tica de interculturalidad hacemos nosotros o qué uso de la interculturalidad 

practicamos realmente. Esta opción tiene una ventaja decisiva porque evita 

el problema del concepto, lo cual me parece tanto más importante cuanto 

que todavía no disponemos de un concepto claro de interculturalidad. 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 201

Cierto que circulan varios conceptos, pero sus formulaciones reflejan 

aún muchas limitaciones. Un problema para discutir es si aceptamos lo que 

decía Zemelman respecto a centrarnos en el esclarecimiento del término 

mismo. Pero, volviendo a mi explicación de la redundancia en el título del 

seminario, deseo añadir lo siguiente: 

Si nos fijamos en la etimología del término “conocimiento” veremos que 

nos indica una manera de nacer. Lo dice la palabra en latín con-nacer. En fran-

cés está también muy claro, es “nacer con”. Partiendo de esta aproximación, el 

conocimiento sabe nombrar las cosas si sabe nacer con ellas o se sabe a sí mis-

mo como co-nacimiento. En esta relación está el problema del conocimiento. 

El “buen” conocimiento sabe nombrar las cosas, y sabe nombrar las 

cosas porque sabe de ellas desde la relación de nacer juntos al mundo. Es 

saber “práctico”, no un conocimiento de ideas. No conocemos las cosas por-

que conocemos la idea de las cosas, sino que conocemos las cosas porque 

conocemos cómo se hacen las cosas, cómo se generan. Así, conocimiento 

es saber la generación de la realidad y saber generar realidad, como una 

manera de con-nacer con la realidad. En ese sentido, la interculturalidad es 

conocimiento, una dinámica procesual de generar otras realidades.

 Continuemos nuestra conversación considerando ahora otro de los as-

pectos que están incluidos en las preguntas que ustedes han planteado. Me 

refiero, en concreto, al problema del Estado y la cultura. Se trata de una 

cuestión de fundamental importancia para la práctica de la interculturali-

dad. Aunque creo que debe ser complementada con el de sociedad. Ten-

dríamos entonces: Estado, cultura y sociedad. 

Ya sabemos, por otra parte, que cualquier sociedad puede ser foro de 

varias culturas. Por eso el problema fuerte del debate consiste, más bien, en 

la relación entre el Estado y la cultura. 

El Estado es producto de una cultura; una consecuencia cultural. Enton-

ces debe preguntarse, por ejemplo, qué cultura refleja el Estado que tene-

mos en México, de qué cultura depende ese Estado, y por qué ese Estado no 

necesita una educación bilingüe. Reparemos además en el hecho curioso de 

que cuando se planea la educación bilingüe, ésta se orienta a los dominados 

y/o marginados, y ¿la educación bilingüe para los dominantes? ¿Por qué los 

colegios elitistas de México no tienen educación bilingüe?, ¿por qué enseñan 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento202

inglés, pero no el maya. Eso significa que el Estado tiene detrás una cultura 

dominante que defiende y expone. 

Sobre el trasfondo de esta idea se puede comprender que, más que un 

choque entre Estado y cultura, lo que se da es un choque de cultura contra 

cultura. Con esta constatación, sin embargo, volveríamos otra vez al punto 

de la cuestión del poder, de la hegemonía y de la subordinación. Hablaría 

entonces de Estado-cultura como una manera de vehicular esa relación de 

subordinación, para hacer notar que ello conlleva una determinada organi-

zación de la sociedad. Tener en cuenta la implicación en la pregunta sobre 

la relación entre “Estado, cultura y sociedad”, es importante porque tiene 

que ver con las condiciones desde las cuales se da la convivencia de las 

prácticas de gobierno en todos los órdenes.

Otro tema que conviene desarrollar es el de la pregunta sobre intercul-

turalidad y multiculturalismo, que está relacionada con la problematización 

planteada por Hugo Zemelman. Creo que la aclaración de las diferencias 

entre ambas perspectivas nos ayudaría a concretizar qué se entiende por 

interculturalidad, y sería, por tanto, otra posibilidad de continuar nuestra 

conversación.

Igualmente interesante resultaría, sin embargo, reflexionar sobre el con-

cepto de autonomía, y preguntarse qué se entiende por desarrollo autónomo 

en este proceso de práctica de interculturalidad, de educación, de pedagogía. 

¿Qué se entiende por autonomía?, ¿es la autonomía un ideal de desarro

llo?, ¿significa autonomía autosuficiencia?, ¿qué es autonomía desde lo 

propio?, ¿qué es lo propio?, ¿qué es la autonomía de lo propio? Con estas pre

guntas quiero subrayar que se trata de problematizar el concepto de autono-

mía y el concepto de lo propio. ¿Cómo se dan los procesos de apropiación 

de lo propio?, ¿cómo llego a decir “esto es lo propio”, sin la identificación de 

los procesos que generan las referencias identitarias de lo propio? 

Debo indicar que estas preguntas remiten al problema de la tradición, 

porque lo epistemológico no está ligado únicamente a la cuestión del cono-

cimiento, pues en el tema de la autonomía es fundamental el problema de 

la generación de la tradición.

¿Cómo se generan las tradiciones en las culturas? La generación de la 

tradición, se da en el seno de procesos sociales que explican, en última ins-



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 203

tancia, su diferenciación y determinan lo que se impone como dominante. 

La generación de tradición es determinante para canalizar los sistemas que 

llevan y hacen posible la apropiación de lo propio. Es decir, el problema 

de la apropiación de lo propio debe ser visto a la luz de lo que llamamos 

“tradiciones” y de sus procesos de constitución. Lo muestra, por ejemplo, 

la educación escolar. Basta preguntar: ¿qué trasmitimos?, ¿qué tradición?, 

¿para qué se trasmite esa tradición y para qué queremos trasmitirla? Tales 

preguntas nos harán ver, en efecto, que detrás de la cultura hay siempre un 

proyecto político. 

Pienso que una cultura, por muy “propia” que sea, debe ser leída desde 

el proyecto político que va imponiéndose en sus procesos de constitución; 

un proyecto que, aunque puede serlo, no es de hecho coincidente con las 

tradiciones que “hacen” esa cultura, pero buscan su lugar en ella.

Debo hacer notar que mi interpretación supone que en el seno de una 

cultura hay clases sociales. Esta palabra no está hoy de moda, pero conviene 

recordar su realidad, porque tanto el “hacer” cultura como el vivir una cultura 

o participar en ella son acciones que tienen que ver con el lugar social, con el 

posicionamiento social de sus miembros. En este sentido, las tradiciones de-

penden también del posicionamiento social de los grupos que las generan. 

Si tenemos presente esto, comprenderemos, por ejemplo, la trampa que 

representan en América Latina las famosas culturas “nacionales”, tan cele-

bradas por los estados y las élites dominantes, pero que ocultan que toda 

participación, incluida la del conocimiento, depende en definitiva del lugar 

social que se ocupa en ellas. No es lo mismo ser un desocupado en la cul-

tura mexicana que ser un dirigente de la clase dominante. La relación con 

la cultura “propia” es en cada caso distinta.

Resumiendo: insisto, por tanto, en la idea de que el lugar social es im-

portante a la hora de leer y de discernir el valor de “nuestras” tradiciones; 

habría que darle peso en nuestras prácticas de conocimiento. Señalo, ade-

más, que me parece importante aclarar este aspecto viéndolo también en 

relación con el problema de la autonomía. 

Por último, recojo la inquietud expresada en la pregunta sobre la es-

tructuración de estos tres pasos: conceptualización o nivel de racionalidad, 

aplicación práctica o nivel del “cómo aterrizar”, y, luego, el paso de ir más 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento204

allá con la reflexión filosófica, cultural… Para empezar, diría que el plan-

teamiento de la cuestión en esos términos me parece problemática, porque 

quien empieza separándose de lo de “abajo”, de esos procesos que hacen 

realidad, para luego plantearse la pregunta de “cómo bajo”, “cómo aterrizo”, 

corre el peligro de no encontrar ningún camino para ello, al menos real 

e histórico. Quien, para empezar a pensar, supone que debe separarse y 

perder la realidad, quien pierde lo real al principio de su proceso de co-

nocimiento, no vuelve a encontrar lo real, porque lo que hará será intentar 

ganarlo por “constitución” o reconstrucción teórica.

Creo que en el fondo el problema es éste: ¿qué tipo de conocimiento 

se genera? Si se genera un conocimiento que parte de conceptualizaciones, 

entonces viene la pregunta de “cómo aterrizo”. Pero esta pregunta es ya una 

pregunta “teórica” o, mejor dicho, esta pregunta nace como resultado de 

un determinado proceso de conceptualización. Es como la famosa división 

entre teoría y práctica, que es el resultado de un ejercicio del conocimiento, 

es más, es el resultado de una institucionalización del conocimiento. No 

olvidemos que esta cuestión se da desde un conocimiento estabilizado, que 

responde a determinadas constelaciones de poder, y que, por tanto, indica 

que no sabemos desde un conocimiento socialmente organizado, sino más 

bien desde un conocimiento institucionalizado. Lo que suele llamarse “la 

academia”, un momento de esa institucionalización del saber.

Entonces, ante este problema, cabe la pregunta: ¿qué tenemos como 

alternativa a esa organización del saber y a esas formas de institucionalizar 

el saber? Quiero decir que lo plantearía como un problema cultural, a saber, el 

problema de ver las posibilidades que tienen otras culturas para organizar 

de otra manera su saber y ofrecer formas alternativas de institucionalización 

del saber, como, por ejemplo, en el nivel de la pedagogía. 

Ahora bien, para mí, es muy importante lo del proyecto político, es 

decir, la cuestión de saber para qué necesitamos nosotros lo que queremos 

saber. En definitiva: la pregunta sobre ¿qué queremos saber?, no es teórica 

sino política. Aplicando directamente esa pregunta a la interculturalidad: 

¿Qué queremos saber con la interculturalidad y para qué? A mi modo de ver 

es en el ámbito de esta pregunta donde se da realmente la articulación po-

lítica del conocimiento. Es el núcleo de la cuestión. Lo fundamental es dis-



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 205

cutir el para qué de la configuración alternativa del saber, su organización, 

si la institucionalización alternativa del saber serviría a la interculturalidad, y 

sobre la base de ese debate, aclarar entonces qué uso de la interculturalidad 

debemos dar para ayudar a construir el mundo que queremos.

Hugo Zemelman

Si hablamos de interculturalidad quiere decir que estamos hablando de 

varias culturas relacionadas entre sí. La primera cuestión es qué significa 

hablar de relaciones interculturales, quién las organiza, quién las define, 

en qué espacios, porque el cómo se establece la relación implica una inter-

pretación de esa relación y, por lo tanto, de las culturas relacionadas: esto 

es, poder de instituciones, de las prácticas docentes, de los proyectos de 

investigación, del vocabulario, etc.; situación que como mexicanos sabemos 

muy bien: como ha sido la construcción cultural del Estado mexicano, para 

lo cual podrían remitirse a las inquisiciones de Molina Enriquez, quien fue 

el gran teórico que justificó el Porfiriato; para lo cual elaboró una lectura 

de México que no se quedó en el escritorio, sino que se tradujo en deter-

minadas estructuras institucionales, es decir, hay ahí una puesta cultural. 

Esto se puede ver también en Vasconcelos o con cualquier otro de los or-

ganizadores de las políticas educativas del país; y es lo que ha ocurrido en 

todos los países de América Latina: hay una interpretación de lo que es lo 

homogéneo y lo heterogéneo. Simplemente estoy llamando la atención para 

que reparemos en quién está haciendo esa interpretación, en qué consiste, 

dónde se encuentra y cómo se impone.

El concepto de interculturalidad puede significar dos cosas a la vez, 

aunque se llame de la misma manera: puede significar crear un espacio cul-

tural suficientemente abierto, pero que cumpla funciones de aglutinación en 

una lógica de subordinación. Esta primera expresión se dio en México con 

el indigenismo. Pero también puede significar que la interculturalidad sea 

la expresión de una demanda de memoria cultural, que no ha encontrado 

expresión y, por lo tanto, la interculturalidad está implicando la creación de 

espacios de respeto a los otros, a la diferencia. Aunque una cosa es respetar 

la diferencia con fines de coptar para mantenerlo en condición subordinada, 

y otra es reivindicar la diferencia como espacio propio. 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento206

Estela Quintar

A lo largo de estos encuentros, y vinculado las preguntas que aquí se plan-

tean, fui preguntándome qué hay, qué se oculta detrás de nuestra preocu-

pación de hoy por la interculturalidad.

Sin lugar a duda, y en primer plano, prevalece como motivación colec-

tiva: la necesidad de reconocimiento, de justicia, de inclusión social y, sobre 

todo, la necesidad fundante de la constitución del sujeto y su subjetividad, 

la necesidad de reconocimiento del otro como un legítimo otro. 

Sin embargo, pareciera que esta preocupación legítima de muchos de 

nosotros contribuye a “fijar” y hasta a encubrir una cuestión de orden po-

lítico que se pierde y se desdibuja en la propia necesidad. Es decir, hasta 

dónde nos llama la atención el hecho de que en los últimos años del siglo 

xx se institucionalizó y, hasta me atrevería a decir, se burocratizó el tema 

de la interculturalidad. Y más aún, que de repente comenzara a fluir finan-

ciamiento para realizar estudios interculturales, investigaciones en intercul-

turalidad, programas de interculturalidad y hasta grados y posgrados en 

interculturalidad. 

Indudablemente, el auge del tema está profundamente imbricado en la 

lucha por la justicia social, pero es como si se desprendiera de esta lucha 

para particularizarse y desdibujarse en un entramado de intereses alrededor 

del tema, y no como problema que pareciera paradojal con la propia necesi-

dad de reconocimiento. ¿Qué lleva al orden dominante a instalar y legitimar 

una nominación que en realidad oculta la injusticia real? 

Frente a esto, y aún más en los espacios educativos, sería bueno re-

cuperar la dimensión política de esta cuestión constitutiva de sujetos y de 

sociedades que trasciende, a mi entender, lo intercultural para recuperar 

una cuestión propia de la naturaleza humana, en términos de asumir que 

hay diferencias, y diferencias de todos tipo. Este es el propio desafío de la 

individuación primaria, de la construcción de la identidad del “uno mismo”. 

Este proceso trasciende al sujeto, sin embargo, en la convivencia social y 

específicamente en la formación de sujetos, pareciera desconocerse este 

aspecto sustantivo tanto de las práctica como de las formas de relación que 

configuran a lo social, “invisibilizando”, a veces, a través del prefijo “inter” 

lo que de por sí es “inter”; lo que creo que habría que recuperar, en todo 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 207

caso, es la lucha por la justicia como principio de reconocimiento de las 

diferencias étnicas y raciales, de ruptura de parámetros de “normalidad”, 

religiosas o las que fueren.

En un tercer plano, el debate sobre lo cultural nos coloca como traba-

jadores de la cultura frente a un espejo: el espejo de la racionalidad civili-

zatoria y la exigencia ética de nuestro propio trabajo cotidiano, más allá de 

las políticas del orden dominante que instalan modalidades que encubren 

realidades.

Desde esta perspectiva, es interesante formular la pregunta por la de-

mocracia. La democracia formal es una idea de organización social que no 

siempre reconoce las otras formas de organización y de convivencia de un 

alto porcentaje de la población indígena en México y otros países latinoa-

mericanos; la idea de comunidad tan arraigada en los pueblos originarios es 

una forma de democracia diferente a la de herencia europea. En Occidente, 

después de la Revolución francesa se instala, bajo la lógica de la moderni-

dad, un imaginario democrático basado en la igualdad, la fraternidad y la 

libertad, muy diferente de la concepción comunitaria de convivencia en los 

pueblos indígenas, la cual se caracteriza, entre otras cosas, por una relación 

de respeto y reciprocidad entre sujetos y naturaleza. Este es el problema. Por 

ejemplo, uno de los pivotes de la lucha zapatista es la Ley Indígena Mexica-

na: ¿por qué el congreso no aprobó la propuesta original? Porque en ella hay 

una racionalidad de convivencia que no va de acuerdo con la racionalidad 

de convivencia dominante organizada alrededor del ideario democrático 

capitalista, cuyo principio de propiedad se contrapone, en muchos aspectos, 

con la manera en que la cosmovisión indígena se expresa en sus formas de 

organización socioeconómica.

Creo importante cuestionar desde qué lugar político se empiezan a le-

gitimar determinados términos, desde qué intereses y para qué, y en este 

sentido la multiculturalidad, así como la interculturalidad, deberían ser re-

pensadas. Esto conlleva una exigencia analítica insoslayable para re-vernos 

en las configuraciones sociales y reconstruir los modos de colocación frente 

a un otro que no soy yo. Lo anterior es tan viejo como la historia del hom-

bre, pero si nos colocamos ahí, el problema no sería quizá ni inter, ni multi, 

sino el cómo estar con un otro diferente para recuperar la dimensión políti-



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento208

ca de pensarnos en relación, en ese espacio de nacimiento al mundo, como 

decía Raúl. Es en ese espacio de conflicto donde se dirimen los problemas 

políticos, económicos y culturales; el espacio de construcción de sentido de 

esa relación que puede darse en los procesos de ampliación de conciencia, 

de la complejidad de esos espacios más que nombrando y etiquetando te-

máticamente problemas éticos y políticos tan multimediados por intereses y 

necesidades radicales. Cada vez se hace más necesario “reinventar” –como 

dice Boaventura de Sousa�– esta complejidad relacional e históricamente 

condicionada, en producciones de conocimiento más sutiles que den cuenta 

de lo que se va haciendo en la realidad desde este fenómeno social.

Es importante retomar el concepto nodal de Boaventura de Sousa, para 

quien la comprensión de los procesos culturales y sus articulaciones en 

lo político y lo económico son de traducción, esto es, términos de cómo 

interpretar un mundo diferente al mío, en un orden étnico, religioso, por 

nacionalidad y clase social.

Cuando vamos a otros países o regiones es inevitable un esfuerzo de tra

ducción. El problema radica quizá en que hay una visión civilizatoria que ho-

mogeniza y excluye lo que no es propio de esa visión, y ése es probablemente 

el mayor empeño del sistema educativo formal: el de excluir al diferente o hacer 

lo posible por incluirlo al costo de renunciar a su propia cosmovisión. Basta 

con mirar los lineamientos curriculares para comprobar lo que estoy diciendo. 

¿Desde qué parámetros se organizan los programas de formación de sujetos?

Cuando uno se para frente a un grupo de alumnos de sectores mar-

ginales, donde los códigos lingüísticos pueden agredirnos, aunque no sea 

indígena, tengo que entender que eso solamente me está llevando a colo-

carme en un esfuerzo de traducción del mundo del otro, no sé si a esto se 

le llama inter o multiculturalidad, no obstante es parte de un mundo donde 

naturalmente va a haber siempre relaciones de poder dominante, pero tam-

bién de poder como posibilidad de construcción de nuevas formas menos 

homogéneas de convivencia y de organización social.

�  Santos, Boaventura de Sousa, “Ensayos para una nueva cultura política” en: El Milenio 
Huérfano, ed. Trotta, Madrid, 2005.



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 209

Lo que es preocupante en el ámbito de la enseñanza, es que, a veces, 

por discutir el nombre de algunos fenómenos sociales conectados con la 

injusticia de las relaciones sociales, perdamos de vista cuáles son aquellos 

puntos conflictivos de la traducción de estar con el otro diferente para po-

tenciar articulaciones más que colonizar visiones y prácticas. Esto nos lleva a 

un permanente ejercicio de comprensión más que de clasificación. En lugar 

de homogeneizar deberíamos identificar esos puntos de conflicto, recono-

cer el conflicto que implica la experiencia de estar en relación, esa relación 

humana que, en definitiva, es una relación de conocimiento. Buscar en ese 

espacio cuáles son los puntos de conflicto: ¿es sólo en el lenguaje o existen 

algunas otras cuestiones?, y ¿qué otras cuestiones?

Hugo Zemelman

Quiero retomar algunas consideraciones de Estela Quintar respecto al inter-

cambio, el diálogo que como grupo se viene sosteniendo. Sugiero un cierto 

orden que permita ir decantando el problema, aclarándolo. Lo primero que 

sugiero es recortar el ámbito problemático en el que se está discutiendo 

el problema de la interculturalidad, porque puede haber muchos ámbitos 

problemáticos. 

Conviene irlos discutiendo sucesivamente a efecto de que después pue-

dan establecerse las relaciones posibles entre ellos. Por ejemplo, un recorte 

sería el de los procesos de enseñanza y de aprendizaje en la escuela primaria, 

lo que tiene exigencias específicas en lo que se refiere al manejo del concepto 

de interculturalidad; otro recorte podría ser la organización de comunidades 

para fines sociales; otro más, conformar proyectos productivos, es decir, de 

desarrollo económico; en fin, hay distintos tipos de recortes donde es posible 

recuperar el problema de la interculturalidad de manera específica. 

Los recortes son parte de la experiencia de cada uno, nadie los puede 

imponer. Ustedes tendrían que transformar en un recorte su propia expe-

riencia de trabajo desde el cual recuperar el problema de la intercultura-

lidad. Ello es fundamental porque están en juego muchas cosas, como el 

problema de la interculturalidad en el plano de las psicologías individuales 

que pueden llevar rápidamente a problemas existenciales, ya sea en niños, 

adolescentes o adultos, como también llevar a algo muy legítimo como es 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento210

el problema de la interculturalidad más allá del plano de la subjetividad 

personal, es decir, de la problemática de la conformación de agrupamientos 

humanos. Estoy hablando de lo colectivo, de un tipo o de otro.

Hay preguntas que claramente están recuperando el problema de la 

interculturalidad desde la perspectiva del poder; es un recorte problemáti-

co teórico, específico. Hay otras donde está incluida la problemática de la 

organización de la convivencia; otras aluden al desarrollo de la voluntad de 

acción, de hacer cosas tanto en el plano individual como en el grupal. Po-

dríamos llegar incluso a preguntas sobre la interculturalidad y la globaliza-

ción donde claramente está planteado el problema de la interculturalidad en 

una lógica de dominación, esto es, en un ámbito macrosocial; por ejemplo, 

la pregunta sobre el Estado y la cultura se relaciona con el problema del 

poder; la pregunta sobre los sistemas políticos que fue planteada aquí tiene 

que ver con lo que estoy llamando coexistencia entre individuos y grupos 

humanos, lo cual es un problema vinculado al anterior, pero diferente. 

Estoy planteando el problema de ir recuperando la interculturalidad 

en distintos recortes, desde ángulos diferentes. Antes había hablado de 

recortes como más empíricos: educación, producción, organización y desa

rrollo social. Ahora estoy buscando recortes más vinculados a las preguntas 

formuladas, que son también recortes desde los cuales puede recuperarse 

el concepto o el problema de la interculturalidad. Se darán cuenta de que 

éste se recupera de manera diferente. El punto está en que ninguno de esos 

recortes del concepto de interculturalidad basta por sí mismo, porque la in-

terculturalidad de alguna manera es el conjunto de todos ellos; sin embargo, 

para llegar a esa discusión de máxima complejidad hay que ir por partes. 

Retomaría la idea de mundo. ¿Cuál es el mundo de significados y de 

sentidos tanto existenciales como sociales que se encubren en la cultura?, 

¿qué significa el mundo indígena como mundo?, ¿qué significa el mundo de 

los mestizos? El tema es difícil de conceptuar, porque están mucho más cla-

ramente conceptualizados los términos de orden y estructura; sin embargo, 

en todo orden, en toda estructura existe un mundo de vida, un mundo que 

puede, de alguna manera clara, ser el ámbito de desenvolvimiento del com-

portamiento de las personas individualmente consideradas o tomadas en 

sus agrupamientos primarios, la familia, las relaciones de amistad, etcétera. 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 211

La interculturalidad está enlazada, articulada a estos distintos planos: 

mundo de vida y orden. Lo que ocurre –es una de las lógicas de las hege-

monías más importantes– es que el orden impone un mundo de sentido, 

de significado, de vida, de autopercepciones y de autovaloraciones, de jerar-

quizaciones de valores, etc.; en relación con la interculturalidad lo que más 

asusta al poder en este momento en América Latina no son tanto las trans-

formaciones de las estructuras productivas –por supuesto que eso también 

tiene un costo–, sino que se le impongan otros significados a la vida, a la 

realidad social, etc., porque en el fondo eso significa que se abran espacios 

a mundos aplastados por una lógica de orden proveniente de ciertos grupos 

sociales y que se ha transformado casi en natural. 

Es muy distinta la relación con la cultura según el lugar que se ocupe 

en la sociedad; sin embargo, perdemos a veces esa visión y creemos que el 

orden estatal, institucional, que pretende imponer la educación a través de 

las estructuras curriculares es sólo eso, un orden, y no un mundo que se im-

pone casi de manera invisible, de modo tal que a través de la aceptación de 

ese mundo se termina por aceptar el orden que está detrás de ese mundo. 

El problema de la interculturalidad es que al plantear diversidades de 

mundo, en términos de mundo de existencias posibles, de sentidos y signi-

ficados, también se va resquebrajando ese orden que de alguna manera o 

de otra ha sido identificado con este mundo. 

Lo que quiero traer aquí es que la interculturalidad se recupera a partir 

de recortes, de seguir una secuencia en la discusión; es decir, cómo está 

presente en la educación, en la creación de proyectos productivos, en los 

cambios de relaciones de poder entre las comunidades o en las estructuras 

locales de poder, etc. Ahí está presente el concepto de interculturalidad, lo 

que va a permitir reconocer sus diferentes acepciones y, por lo tanto, las 

distintas implicaciones prácticas que va asumiendo.

Voy a poner un ejemplo para los maestros. Está aquí un profesor que es 

realmente exponente del mundo cultural indígena y un representante orgá-

nico del orden. Digo representante orgánico porque habla la lengua natural. 

Es el mejor representante que puede tener el orden en la misma lógica de 

los antiguos misioneros que aprendían las lenguas indígenas para poder 

aplicar con efectividad el catecismo. Eso aplíquenlo a cualquier situación.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento212

3.1. La construcción de mundos posibles

Raúl Fornet-Betancourt

Todo gran ensayo de globalización va siempre unido a la expansión de 

un orden. Por ejemplo, el modelo del orden romano responde a un gran 

proyecto de globalización; lo mismo que el proyecto del orden cristiano o 

el proyecto del orden internacional en la fase inicial de la modernidad eu-

ropea. Son tres modelos de globalización, hablando históricamente. Todos 

ellos suponen la creación de un sistema jurídico. Si hablamos de orden tene-

mos entonces que hablar también del derecho que genera ese orden porque  

tiene que justificarse. 

El papel del derecho es un elemento que debemos acentuar, y en este 

sentido creo que hay que dar una batalla por reformular el derecho interna-

cional desde una perspectiva intercultural, es decir, replantear y repensar la 

idea misma del derecho desde la perspectiva intercultural. 

Cuando se estudia la institución de el Estado, debe verse que ese Esta-

do está anclado en un orden jurídico, no solamente económico y político, y 

que necesita de dicho orden para obtener la estructura de legalidad. Desde 

la teoría intercultural, lo cuestionable aquí se manifiesta cuando ese orden 

que normaliza y estabiliza una cultura y la hace normal, usa esa normalidad 

para decir “esto es lo normativo”; es decir, cuando la normalidad se convier-

te en fuente de normatividad, porque de ese modo se justifica la opresión y 

la exclusión de las diferencias y alteridades. Son los que quedan fuera de la 

normalidad que da derechos.

Pero éste es también un problema de la racionalidad del orden del sa-

ber; es el problema del disciplinamiento del saber. Entendiendo que las dis-

ciplinas corresponden a un orden del saber que norma lo que aprendemos 

por áreas de competencia y en competencia. Este orden epistémico debe ser 

replanteado. La interculturalidad busca equilibrar los mundos de vida, como 

condición básica indispensable para equilibrar los órdenes en que vivimos, 

incluido los epistémicos. Si no hay equilibrio entre los distintos mundos de 

vida, no puede haber prácticas de relaciones interculturales.

Hay que hacer un esfuerzo político por equilibrar el mundo en un foro 

de convivencia entre los muchos mundos de vida de la humanidad, porque 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 213

ese equilibrio de los mundos de vida es realmente la plataforma para una 

práctica de interculturalidad en el sentido de una convivencia solidaria. 

Esta tarea, política y epistemológica, representa hoy el gran desafío: ¿cómo 

podemos convivir?, ¿cómo pueden convivir mundos justos en un panorama 

mundial equilibrado? Y me permito insistir: se trata no solamente de un 

equilibrio a nivel “imaginario” y de las “interpretaciones”, sino también en 

el nivel real de crear esos mundos que son posibles. Insisto en este aspecto 

porque la dinámica de la ideología de la globalización vive hoy de la “su-

gerencia” de respectar las “visiones” del mundo de las culturas, pero deter-

minando férreamente las condiciones materiales de vida. Así se explica, por 

ejemplo, el totalitarismo reinante en la economía. 

Volviendo al tema de la interpretación de la traducción, deseo añadir 

que uso esa metáfora como una escuela de traductores donde todos nos tra-

ducimos, donde todos somos intérpretes. Hay que decir, sin embargo, que 

esas interpretaciones son de posibles mundos reales que queremos hacer 

también reales y que no son, por tanto, reclamo de un simple derecho a una 

visión del mundo sino reclamo del derecho a hacer el mundo de otra mane-

ra, aunque esa manera contradiga la lógica del diseño hegemónico. Éste es, 

en el fondo, el problema del desafío de la diferencia. 

El desafío no es que el otro sea diferente, el desafío consiste en que el 

otro también tiene derecho a un mundo y que está autorizado a tener ese 

mundo. No necesita ser autorizado por otros. De ahí que el reconocimiento 

no baste. Esta tesis, aprovecho para señalarlo, marca una de las diferencias 

que hay entre multiculturalismo e interculturalidad. Para la interculturalidad 

no basta reconocer al otro. Hay que ir más allá aceptando que el otro es 

siempre un autorizado a hacer su diferencia. La autorización no le viene por 

el derecho de un sistema interesado realmente en la asimilación y la inte-

gración –que es un poco la trampa en el multiculturalismo norteamericano 

o canadiense–, sino que la propia diferencia genera la autorización a tener 

su mundo. Es el derecho a la diferencia.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento214

Hugo Zemelman

En México, Carlos Montemayor� ha escrito mucho sobre el problema de 

cómo se está transformando gradualmente la diferencia cuando ésta se con-

vierte en disidencia. Es la forma de expresión de lo intercultural, que se 

transforma en acto delictivo. En este momento, por ejemplo, hay una ten-

dencia a interpretar los movimientos indígenas en América Latina a la luz 

del derecho penal. En este marco se inserta el Plan Colombia Panamá que 

busca la imposición de un mundo de vida sobre los demás; es lo que dice 

Huntington� sobre la guerra entre las culturas o las civilizaciones; el mundo 

de los derechos de los individuos, de la tolerancia, de la democracia, de la 

participación; la imposición de un mundo sobre otro, de un orden imperial 

que, para legitimarse, ¿necesita ser además un mundo de vida?

Raúl Fornet-Betancourt

En la última parte de su libro él dice claramente: “este orden tiene que man-

tener su superioridad tecnológica y militar”.

3.2. El aprendizaje cultural y la construcción de lo propio

Estela Quintar

Quisiera retomar la cuestión del derecho. Indudablemente éste no es, por lo 

general, una preocupación en los sistemas educativos de América Latina y, 

mucho menos, el tema indígena. Normalmente estos temas pasan por fuera 

del sistema educativo en todos sus niveles. Aún hoy la diferencia étnica hace 

� 34 Carlos Montemayor es escritor, investigador y experto en literatura y lenguas indígenas 
en México. Forman parte de sus logros las colecciones literarias indígenas más completas 
hasta la actualidad. En 1991 publicó la novela Guerra en el paraíso, que trata sobre la guerra 
de guerrillas en el estado de Guerrero a comienzos de 1970.
6 Samuel P. Huntington, nacido el 1927 en EUA, es un politólogo de relieve internacional; 
hoy ejerce como profesor de ciencias políticas en la Universidad de Harvard. En 1970 fundó 
la revista Foreing Policy (Política Exterior). Su primera obra importante es de 1968: El orden 
político en las sociedades en cambio. En 1991 publicó La tercera ola. La democratización a 
finales del siglo XX.



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 215

a la diferencia de clase en la mayoría de nuestros países. Alguno podría de-

cirme que eso no es cierto, pero si así no fuera, no estaríamos discutiendo 

lo que estamos discutiendo ni veríamos los actuales niveles de explotación 

social. Esto es parte del orden dominante, el cual ha provocado que nos 

quedemos a veces hasta impotentes y terminamos confundidos entre el de-

recho colonizador y el derecho a la existencia.

Vuelvo al tema en términos de construcción de mundos, porque ahí hay 

que trabajar; en ese sentido traíamos el concepto de autonomía. Es cierto que 

debe sospecharse de lo que es propio, porque posiblemente lo propio es lo 

colonizante.

En este sentido la enseñanza como ruptura de parámetros, en términos 

de estar en permanente alerta es fundamental. Eso es para nosotros cons-

truir autonomía desde el proceso de estar en sospecha hermenéutica de la 

propia relación con el mundo. Desde ese lugar tendríamos que hablar más 

de una educación para la autonomía en el sentido de conciencia de sí y del 

mundo. Es lo que han hecho Paulo Freire y otros maestros, quienes sin se-

guir la moda por determinadas expresiones, han asumido una práctica edu-

cativa para la liberación desde la conciencia; en ese sentido, el conectarse 

con los problemas que nos trae la diferencia me parece que es fundamental 

para dar congruencia a la buena intención con la acción.

Participante

En esta perspectiva quisiera retomar un aspecto. En la primera intervención 

de Raúl Fornet-Betancourt, me llamó la atención la pregunta sobre cómo 

nos apropiamos de lo nuestro, porque esto pareciera ser algo que hemos 

obviado inconscientemente en la discusión; pareciera como si hubiera una 

capacidad intrínseca de darnos cuenta de qué cosa es lo propio. En este 

sentido, el cuestionamiento que él plantea es interesante, porque al estar 

hablando de interculturalidad, se entiende que la primera mirada tiene que 

ser forzosamente hacia dentro, hacia ese reconocimiento de uno mismo, lo 

cual permite en su caso, el posicionamiento frente al otro que es distinto a 

mí. Sobre esto me gustaría que pudiéramos abundar.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento216

Raúl Fornet-Betancourt

Hablo de apropiación de lo propio porque considero que se nace en una 

cultura, pero que no se nace con una cultura. Nosotros nacemos en el seno 

de una familia, tenemos padres, etc.; nacemos en un medio cultural, pero 

para adquirir nuestra propia cultura necesitamos de una vinculación “edu-

cativa” con los “mayores”, por ejemplo, con nuestros padres o abuelos. Todo 

lo que “cuentan” cuenta, porque es a partir de esa relación que nos apro-

piamos de lo propio. 

La creación de una biografía es elemento fundamental para llegar a ser 

miembro de una cultura. A esta creación biográfica la llamo la apropiación 

de lo propio. Es ella la que da la clave para ver cómo llego a reconocerme 

como miembro de una cultura y la manifestación de todo un proceso edu-

cativo de adquisición de nuestra propia cultura; sin dicho proceso educativo 

no es posible reconocerse como miembro de la misma. De ahí la impor-

tancia de la educación, entendida en un sentido amplio, que puede abarcar 

desde una historia que te cuentan para que te quedes tranquilo de niño o para 

que duermas mejor, hasta el ejercicio del aprendizaje profesional de antino-

mias lógicas. La educación, en ese sentido amplio, es el punto que subrayo 

ahora para aclarar la dinámica de los procesos de apropiación y para tomar 

conciencia de cómo sucede esa apropiación. 

Preguntas básicas en esta labor serían, entre otras: ¿quiénes son los que 

dirigen mi educación?, ¿cuál es la comunidad que va generando el marco pe-

dagógico, en el sentido también literal de la palabra, que me lleva hacia mi 

cultura?, ¿soy llevado de la mano por mis padres, mis abuelos, mis antepasa-

dos o por otras instancias, como la escuela? No debemos olvidar el peso de 

la participación en ritos y cultos, pues una cultura es también un conjunto 

de cultos, y son los cultos, en sentido amplio, los que cultivan la cultura. 

Por otro lado, el proceso de aprendizaje de lo propio es esencial para 

el cultivo de la cultura, porque lo importante para una cultura no es tener 

personas que son identificadas desde fuera como mayas, como bantúes, 

sino personas que dicen de sí mismas “yo soy miembro de tal cultura”. Una 

cultura se afirma no cuando dicen “ahí están los mayas o los bantúes”, sino 

cuando las personas dicen “soy miembro de esta cultura” y se definen desde 

esa cultura, sintiéndose además “representantes” de esa cultura. En breve: el 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 217

aprendizaje cultural es cultivo de cultura y éste es a su vez ubicación cultu-

ral de las referencias identitarias de una persona. 

La apropiación es un proceso al mismo tiempo de discernimiento; dis-

cernir qué es realmente lo propio, valorar, aprender a leer el mapa de la pro-

pia cultura, preguntando: ¿qué se ha dicho sobre quiénes somos nosotros?, 

¿quién ha dicho que somos así? Esto es fundamental para saber discernir 

entre lo que llamo la imagen de una cultura y la cultura misma. Todas las 

culturas tienen una imagen de sí mismas y la cultivan también en sus “po-

líticas culturales”. Así, por ejemplo, hay la imagen de la cultura alemana, 

francesa, mexicana, etc., pero ¿qué es la cultura en la vida práctica, en las 

prácticas de sus miembros?

En este contexto señalo que personalmente no me gusta emplear la pa-

labra cultura, porque prefiero usar el término de “prácticas culturales”. Creo 

que, más que cultura, lo que hay son prácticas culturales. Eso que se llama 

cultura en sentido abstracto depende de su ejercicio en lo cotidiano. La cali-

dad de una cultura se decide no en la imagen que sus instancias cultiven o 

en la imagen que tengan sus miembros, sino en las prácticas que motiva e 

inspira todas las esferas de la vida. Esta perspectiva me parece que es una 

buena orientación para no caer en desvaríos teóricos que pueden ser muy 

apropiados para la retórica, pero que a la hora de construir un mundo cultu-

ral propio, como expresión de la autonomía, de la que ya hablamos, resultan 

completamente contraproductivos y estériles. Son las prácticas culturales, y 

no la imagen de la cultura a la que se pertenece, las que realmente deciden 

si hay mundo autónomo o no. Por eso subrayo la importancia del momento 

“crítico”, por decirlo así, de fomentar procesos de aprendizaje de lo propio, 

pero de un aprendizaje no simplemente automático sino discernido, en el 

sentido antes explicado.

Este discernimiento de lo propio sirve, además, para aquilatar las re-

laciones que mantenemos con el otro o lo ajeno. Quiero decir, a lo mejor 

aprendemos que en el problema del otro lo menos problemático es el otro, 

sino que está más bien en mi acceso al otro. Para eso sirve también el dis-

cernimiento de lo propio.

Se decía antes que había que adentrarse primero en lo propio como 

base de la interculturalidad, pero es muy posible que en ese proceso de 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento218

apropiación de lo propio, de discernimiento, se descubra que la intercultu-

ralidad no está después sino en el origen de lo propio; es muy posible que la 

comunicación con “otros” haya sido siempre lo primero; es muy posible que 

la interculturalidad sea una dimensión que se genera desde la formación de 

identidades, y como parte de ese proceso. De manera que no viene de fuera 

sino que va mezclándose, va configurando mundos propios. Acaso no nos 

fijamos en que la relación intracultural que hay en el discernimiento y en el 

aprendizaje cultural es, al mismo tiempo, una relación intercultural.

En ese sentido usé el término de “apropiarse lo propio”, es decir, su-

poniendo que lo que llamamos propio no nos pertenece como propiedad 

privada exclusiva. 

Por otra parte, creo que es al menos imprudente decir: yo conozco todo 

lo que llamo propio. Eso que se llama propio, lo que se llama una tradición 

propia, necesita ser también interpretado. No todo lo propio es evidente. Yo 

distingo entre lo que es propio y lo que es evidente, y por eso me parece 

necesario aprender a preguntar cómo y cuándo lo propio alcanza un nivel 

de evidencia. Debemos aprender también a historizar lo propio, pues esto 

no cae del cielo.

De ahí, la importancia de preguntas como éstas: ¿cómo se produjeron 

esas evidencias y por qué? Los juegos, los conflictos, ¿a quién le interesa que 

todo eso sea culturalmente evidente? Aquí tendríamos otro nivel que me 

parece importante para subrayar esa perspectiva de saber apropiarse de lo 

propio, elaborando una pedagogía de “la apropiación de lo propio” que no 

sea simplemente enseñar lo propio, sino discernimiento de “la apropiación 

de lo propio”, con el fin de que cada miembro de una cultura pueda crecer 

como coautor de la memoria cultural desde la que se proyecta. 

Participante

Mencionó usted que el equilibrio entre los mundos de vida es la plataforma 

de la interculturalidad. Este es un planteamiento que hacía el doctor Zemel-

man en sus reflexiones sobre el poder, el orden social, el proyecto político, 

etc. La pregunta es si este equilibrio de mundos de vida diferentes sería el 

proyecto político alterno de los olvidados. La interculturalidad tiene muchos 

usos y manejos, aquí la hemos utilizado de diferentes maneras, pero quién 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 219

equilibra los mundos de vida y cómo los grupos o sociedades aplastadas se 

hacen de las herramientas necesarias para disminuir esos desequilibrios que 

permitan el diálogo entre culturas: ¿el equilibrio entre mundos de vida, es 

un proyecto alterno, viable, posible?

3.3. La interculturalidad como opción ético-política

Raúl Fornet-Betancourt

Buscar el equilibrio, equilibrar el mundo, es una manera de nombrar lo 

utópico, pero que busca su lugar en la historia. Es posible que se crea que 

hoy en día no se dan las condiciones objetivas, hablando en un lenguaje 

marxista, para plantear un proyecto de ese tipo. Se suele pensar que esta-

mos ya al final de las utopías. Pero no comparto esa visión. Soy más bien 

de la opinión de que es un dato antropológico del ser humano, y creo que 

aquí sí hay algo de universalidad, que el hombre como ser humano necesita 

la dimensión de la esperanza. Sin esperanza, sobre todo para los de abajo, 

para los “condenados de la tierra”, la realidad real que produce el sistema 

hegemónico es insoportable. Es la idea tan antigua de “soñar” un mundo 

nuevo, retomada en la modernidad por el marxismo y nos dice en resumen: 

transformen el mundo porque este mundo para la mayoría, para los olvida-

dos, para los marginados, es un mundo de alineación.

Equilibrar el mundo lleva esa fuerza utópica. La frase “equilibrar el mun-

do” recoge la fuerza utópica del imaginario fraguado a lo largo de la historia 

de la esperanza. Ésta es la otra historia verdadera, la historia de la humanidad, 

la historia de los intentos por humanizar el mundo, y que recoge la memoria 

de humanidad de todos los proyectos alternativos de vida. Desde ese ima-

ginario revolucionario, desde ese imaginario de preferir buscar un mundo 

mejor se plantea el equilibrio del mundo en una perspectiva intercultural. 

En este sentido, la propuesta de la interculturalidad es claramente éti-

co-política. Es fundamentalmente una opción ética y el conocimiento que 

proporciona es un conocimiento éticamente orientado. Este “carácter” del 

conocimiento intercultural explica la diferencia con otros modelos de cono-

cimiento. En la interculturalidad se conoce desde una opción ética. 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento220

Hubo una observación donde se planteaba la pregunta acerca de si es 

posible realmente conocer sin un punto de referencia común. La intercultu-

ralidad es, en cierta forma, la perspectiva que abre el momento común de 

compartir. Es la propuesta ética, esto es, se opta éticamente por un mundo 

en equilibrio, y desde ahí se aprende qué significa conocer los mundos de 

vida. Lo común se manifiesta compartiendo la idea de que todos tenemos 

derecho a tener mundo propio en el sentido de la autonomía, de que todos 

tenemos derecho a construir nuestro mundo, y de que por eso mismo se 

trata de construir un mundo de mundos solidarios. Esta idea es un conoci-

miento ético, y ese conocimiento implica un posicionamiento ético que va 

más allá de la tolerancia y del reconocimiento del otro porque apunta al 

equilibrio por convivencia. 

Tal es, en breve, lo que explicita la interculturalidad como posiciona-

miento ético dentro del orden del conocer. Equilibrar los mundos es equi-

librar las posibilidades de reconocimiento entre las formas de organización 

concretas de la eticidad de los diferentes mundos de vida. Equilibrar el 

mundo significa, además, buscar la justicia entre los mundos. El equilibrio 

implica la realización de la justicia y, por eso, no puede haber asimetrías 

que hieran la justicia. Actualmente asistimos al escándalo de nuestra con-

figuración del mundo porque hay una asimetría asesina. Es el camino del 

suicidio de la humanidad, o de la destrucción sistemática de un gran parte 

de ella. No puede haber una convivencia dentro de la humanidad mientras 

haya distancias de tiempo y de espacio como las que hay ahora que sobre-

pasan los quinientos años. Pensemos, por ejemplo, en las distancias que 

hay entre el piloto del avión que bombardea Afganistán y la gente que está 

en la montaña, y hablo de “distancias” en plural porque no me refiero sólo a 

la distancia tecnológica. O sea, equilibrar el mundo significa equilibrar los 

ritmos de vida de los mundos de vida por la justicia, lo cual incluye eviden-

temente el equilibrio de la intensidad de la vida práctica y, en concreto, las 

posibilidades de consumo.

Con esta idea de equilibrio del mundo, la interculturalidad abre una 

perspectiva viable que ayuda a ver los ritmos de vida de las diferentes cul-

turas, a poner de manifiesto la pluralidad de los ritmos de vida y a descubrir 

que se trata de reorganizar el mundo como un lugar de convivencia plural 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 221

en solidaridad. Porque el problema no es simplemente una cuestión de “pro-

greso”, es decir, hacer para que unos progresen y puedan compartir el ritmo 

hegemónico. Se trata más bien de procurar la comunicación entre diferentes 

ritmos de vida. Intensificar el ritmo del progreso significa romper el equili-

brio de la pluralidad, empobrecer los ritmos del mundo. Cada ritmo que se 

silencia significa un empobrecimiento de las posibilidades de intensificar la 

vivencia de lo humano. 

Por eso la interculturalidad es una perspectiva no solamente metodo-

lógica sino incluso práctica, ya que nos orienta en la lucha cotidiana por 

la pluralidad de los ritmos de vida –que implican más que meras “formas 

de vida”– inscritas en un proyecto único, porque suponen el disponer de 

tiempos y espacios distintos. ¡Que el mundo tenga tiempos distintos!, tal es, 

a este nivel, el reclamo de la perspectiva intercultural. Nuestra riqueza como 

seres humanos dependería, por tanto, del aprender a comunicarnos esos 

distintos ritmos; aprender a ver cómo la intensidad de la vida es distinta si 

llevamos este ritmo o aquel otro.

Es obvio que este aprendizaje no se reduce a una labor de interpreta-

ción o de traducción de conceptos de conocimiento. La comunicación entre 

los ritmos, como en la música, implica, además, aprender a escuchar las dis-

tintas claves que marcan el paso de la vida por las culturas. Dicho en otras 

palabras: es un camino para ser universales ensanchando nuestra capacidad 

de traducir distintos ritmos de vida. Éste es, por cierto, el trasfondo de mi 

sospecha contra la autonomía en tanto que el concepto que se usa a veces 

para significar un ritmo que, entendido justo como clave de autosuficiencia, 

puede llevar al aislamiento. 

Participante

En Puerto Rico tenemos un buen ejemplo de nuestra relación con el mundo 

del norte, es decir, en las distintas luchas internas de los puertorriqueños 

se reflejan las que tenemos en todas partes de América Latina. Se habla de 

sospechar de la propia identidad; pero, cuando la sospecha se vuelve un 

posicionamiento social de víctima que tiene que convertirse a la forma de 

ser del otro, porque su forma de ser necesita ser redimida mediante una 

apropiación no de sí, sino del otro o de la apropiación de sí como identifi-



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento222

cación con el otro. Al respecto pregunto: ¿cómo hacer una apropiación de 

lo propio cuando encontramos en esto la atracción por el dolor, del miedo, 

de la culpa, de la vergüenza, de la marginación en la forma en cómo nos 

describimos a nosotros mismos como latinoamericanos en relación con el 

norte y a sus posicionamientos de qué es lo propio de sí y lo propio de no

sotros respecto de ellos?

Raúl Fornet-Betancourt

El tema de la tradición o de las tradiciones es una cuestión central y decisiva 

en todo lo que estamos hablando. Nosotros somos tradiciones; somos y es-

tamos en un tejido de tradiciones que condicionan nuestros comportamien-

tos, incluso la pregunta por la tradición no es posible sin tradiciones.

Con todo, y suponiendo obviamente que en ese tejido de tradiciones 

también hay versiones críticas, procede preguntarse: ¿qué hay antes de las 

tradiciones? Pues bien, hay prácticas; hay gente que hace su vida, que convi-

ve y pelea. No podemos caer en un anacronismo y decir que todo es, desde 

siempre, tradición. Es cierto, como decía, que nacemos en una tradición, y 

que somos y tenemos tradición. Pero considerando históricamente la géne-

sis, haciendo una arqueología de nuestras culturas, veremos que la cultura 

es todo un cultivo de prácticas donde hay una lucha social, de clase, de 

género, etc., donde incluso los llamados “momentos fundantes” se descu-

bren a veces como leyendas, como mitos que se han ido construyendo. Por 

ejemplo, los símbolos patrios de muchas de las naciones latinoamericanas 

son reflejo de la invención interesada de una supuesta mitología de un ori-

gen común que proyecta la burguesía criolla como base de justificación del 

modelo “nacional”. Pero son “fundacionales” y muy efectivos porque han 

logrado, entre otras cosas, ser un núcleo de la educación nacional. 

¿Por qué nos identificamos con distintos símbolos nacionales? o por 

agudizar más el problema, ¿cómo se explica la identificación de un excluido 

en una favela de Río de Janeiro, por ejemplo, con Ronaldo como símbolo del 

fútbol brasileño? La explicación pasa por la aclaración del complejo secreto 

del poder de la generación de símbolos nacionales, de símbolos que crean 

consenso y que se convierten en referencia elemental para la búsqueda de 

identidad. Parte de ese secreto son las tradiciones. 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 223

Hay que problematizar las tradiciones porque generan referencias prác-

tico-culturales que son tales porque están permeadas de simbología con la 

que la gente se identifica. Las tradiciones producen y trasmiten simbología, 

para bien y para mal. Por eso son ambivalentes y pueden incluso ser tram-

pas sobre todo cuando esas tradiciones tienen determinados intérpretes que 

se arrogan el monopolio de la interpretación de las tradiciones. En este caso 

la ambivalencia desaparece o, mejor dicho, se encubre. La tradición deja de 

ser horizonte de interpretaciones, lugar interpretable, para ser regla interpre-

tada. La interpretación de los “señores” de la interpretación fija y detiene el 

curso de la tradición. La tradición interpretada se convierte en norma de un 

orden cultural, religioso, etc. Surge así la cuestión de la autenticidad. Pues 

quien se aparte de la tradición en la figura de su interpretación “señorial”, no 

es reconocido como un “verdadero” portador o miembro de ella.

La tradición interpretada se convierte así en un criterio para discernir y 

distinguir entre lo auténtico y lo no auténtico en una cultura.

Debemos precisar entonces la pregunta inicial: ¿Qué hay antes de las 

tradiciones interpretadas?, ¿qué es lo auténtico antes de esas tradiciones? Ya 

decía que hay prácticas. Y ahora vuelvo a este nivel. Las prácticas sociales 

de la gente, sus modos de llevar la vida, sus ritos, sus usos, y gustos, etc.; 

todo eso implica procesos diferenciados de producción de sentido que con-

llevan a su vez a que en una “cultura” se vayan tejiendo muchas tradiciones. 

Por eso hay que aprender a leer la propia cultura en esa apropiación, para 

que “la apropiación de lo propio” sea apropiación también de las posibles 

tradiciones que pudieron ser “dominantes” y no lo son.

Recordemos que una tradición dominante estabiliza la cultura en un 

sentido determinado porque le impone un foco interpretativo. Por ejemplo, 

lo que se llama “cultura mexicana” responde en gran parte a la tradición 

criolla que se ha impuesto. En el lenguaje de Zemelman sería el orden cultu-

ral. Este orden, en mi lenguaje, es una tradición que estabiliza la cultura en 

un sentido preciso para que su curso responda a sus intereses. Se entiende 

que hablo de la tradición administrada por la interpretación del grupo do-

minante, pues sólo así pueden las tradiciones estabilizar una cultura y ser en 

ella fuente de generación de la simbología con la que se crea y se justifica 

después la normalidad cultural de un ámbito específico.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento224

Tener en cuenta esta dinámica me parece importante para la tarea de 

“la apropiación de lo propio”, en el sentido de que nos ayude a descubrir 

que lo propio –ahí radica ahora el desafío intracultural como base para la 

interculturalidad– pudo ser de otra manera. La idea de que “pudimos ser 

de otra manera” ofrece, pues, una buena perspectiva para iniciar un replan-

tamiento intracultural a fondo.

Esto me permite pasar a la otra pregunta. Hablé ya de rescatar nuestras 

memorias de liberación, las memorias alternativas, esto, obviamente, supo-

ne que pudimos ser de otra manera. Preguntar entonces: ¿dónde están esas 

memorias?, ¿cómo se articularon?, ¿cómo fueron?, representa una tarea de 

recuperación que documenta posibilidades ciertas y que, más allá de eso, 

nos abre pistas para saber hoy lo que debemos reivindicar.

Permítanme que ilustre la actualidad de esta tarea con base en el caso 

del derecho alternativo. Si pudimos ser de otra manera, quiere decir que 

también pudimos tener otro derecho. Aclarar esa posibilidad es hoy muy 

importante para replantear las relaciones de las culturas subordinadas, por 

ejemplo, con el orden jurídico establecido por el Estado nacional y su de-

recho. Pongo este caso porque uno de los problemas planteados que tiene 

América Latina es precisamente el de desarrollar un derecho intercultural. 

Los estados nacionales, que reconocen un derecho y que lo toman como 

base para sus relaciones internacionales ignoran las tradiciones jurídicas 

alternativas de las culturas indígenas o afroamericanas. Rescatar esas me-

morias sería, por tanto, no sólo salvar el pasado del olvido, sino también 

potenciar una reivindicación actual, que en este caso concreto es la de co-

rregir “El Derecho Nacional” con un derecho intercultural. Pero volvamos a 

la segunda pregunta.

Estaría de acuerdo en que hay un proceso de conversión. Es la posibili-

dad a la que apunta la utopía de la interculturalidad al proponer que, en un 

mundo equilibrado, uno pueda elegir su cultura; y de la misma manera en 

que hay gente que se convierte del cristianismo al budismo y viceversa, uno 

pueda convertirse a otra cultura. Esto supone, sin embargo, que el intercam-

bio y nuestra capacidad de traducirnos sean tan transparentes y profundos 

que podamos renombrarnos desde el otro lugar cultural. Pero esto no habla 

en contra, al contrario, es el desafío de la experiencia intercultural, es decir, 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 225

abrirnos precisamente a una experiencia que nos posibilita la conversión 

cultural.

Por otra parte, y en relación con el problema de América Latina que se 

planteaba en la pregunta desde una perspectiva boricua, subrayo la impor-

tancia de rescatar la categoría marxista o marxiana de la alineación para el 

análisis intercultural. Es quizá una de las cosas más válidas que deja la obra 

de Marx, y cuya aplicación en este campo nos ayuda a leer nuestras cultu-

ras como tejidos que, por muy propios y muy auténticos que se presenten, 

generan estructuras de enajenación. 

3.4. Memoria, biografía e historia: la des-colonialización
y el reencuentro de sí mismo

Participante

De alguna manera incluye a la alienación ético-política que menciona usted, 

estoy de acuerdo en que la interculturalidad tiene que ver con esto, porque, 

hasta ahora, los códigos culturales y lingüísticos se trasmiten y se recrean 

a través de los procesos educativos, sean éstos formales o informales. Creo 

que desde ahí se tendría que revisar tanto la cuestión del equilibrio como la 

de la autonomía, no la autonomía como una cuestión autárquica de autosu-

ficiencia, pero sí como la construcción de un espacio que permita enfrentar 

críticamente una globalización que pareciera no tener ninguna identidad, lo 

digo porque por lo menos en educación, la autonomía se ve desde los pro-

cesos de construcción del conocimiento del niño, del sujeto en este caso, y 

la búsqueda del equilibrio también va en esos mismos procesos.

Considero que la interculturalidad no puede desconectarse de esto, lo 

menciono no porque los indígenas sean los únicos diferentes, pero no es 

gratuito que una de las demandas centrales de los pueblos indígenas sea la 

cuestión de la autonomía, con la capacidad de decisión. Esto evidentemente 

es una cuestión política importante.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento226

Raúl Fornet-Betancourt

Considerando el contexto, acentuaría ahora la validez de la categoría como 

construcción de mundo de vida y de biografías. Los mundos de vida, son 

mundos en los que se hace vida y se debe suponer que se hace vida buena, 

porque a nadie le interesa vivir simplemente. Lo que interesa, como señaló 

alguna vez Ortega y Gasset, es vivir bien. La pregunta es: ¿Cómo haces vida 

buena en tu mundo de vida? En el contexto de esta pregunta la idea de la au-

tonomía, se puede repensar como el hilo conductor que te permite determi-

nar a ti mismo, cómo debes llevar tu vida. Sería como un imperativo que se 

puede interpretar a nivel individual, pero también a nivel colectivo. Quiero 

decir que el derecho a llevar una vida propia como expresión de autonomía 

es también un asunto comunitario. Pero aclaro, al mismo tiempo, que no 

hay que separar esos dos niveles, son interactivos y por eso deben ser vistos 

en conexión. Y su punto de encuentro e intersección es el nivel biográfico. 

Señalo, además, que la conjunción de los dos nos abre a la dimensión de 

la historia, en el sentido de que, llevando la vida en y con la comunidad, 

hacemos presente o hacemos mundo de vida nuestra memoria.

Habría una diferencia aquí, frente a Occidente o frente a otras culturas 

occidentales que se orientan más en la idea del progreso, mientras que 

los mundos indígenas o afroamericanos de América Latina se miran en sus 

memorias. El “memorial”, que también es culto, se lleva con la vida en 

estas tradiciones; y es por eso que en ellas las historias del llevar la vida es 

celebración de la memoria. Historia como cultivo de la memoria, con lo cual 

toma nuestra pregunta un giro notable. Su formulación sería ahora: ¿cómo 

llevamos una vida que permita esa celebración de la memoria?, ¿cómo la 

cultura memoriza y rememoriza la memoria haciéndose vida en sus miem-

bros? La biografía que escribimos es la respuesta; por tanto, teniendo en 

cuenta lo dicho al respecto, la biografía es el camino para que los miembros 

de una cultura puedan llevar su vida de manera que sea un “memorial” de 

su propia cultura. 

Memoria, biografía e historia. En este proceso tridimensional represen-

ta la autonomía un reclamo legítimo. Sin embargo, mucho depende, como 

siempre, de las mediaciones: ¿qué pedagogía necesitamos?, ¿qué posicio-

namiento ético?, sin olvidar la mediación política. ¿Qué organización de lo 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 227

social corresponde a esta pedagogía, a esta ética? En este nivel de la política 

se manifiesta otro de los problemas de confrontación con el Occidente do-

minante que apuesta por la “sociedad”, pues los mundos indígenas y afro-

americanos de América Latina, pero también los mundos de otros pueblos, 

representan culturas cuya raigambre memorial implica más bien una orga-

nización comunitaria de vecindad, y no tanto “social”, como soporte político 

para llevar bien la vida. 

Participante

Todo lo que aquí se está diciendo, de hecho, es como la alternativa y la 

posibilidad, pero son más de 500 años en que a los indígenas se nos ha 

dicho que no valemos, que no sirve de nada lo nuestro, que al contrario, es 

ofensivo, es denigrante ser indio, apreciar lo indio o asumir lo indio. Mi pre-

ocupación es cómo “apropiarse de lo propio”, cómo construir y buscar este 

equilibrio de mundo cuando las mismas generaciones posteriores indígenas 

están totalmente enajenadas, en donde muchas veces no sabemos lo que 

hay que defender, en donde de alguna manera nos han dicho ser artificiales 

o asumir lo que no es nuestro. Aparentamos simplemente que estamos tra-

bajando para los nuestros, pero en todo caso somos como los agentes de los 

otros acabando con lo nuestro, es como la mayor preocupación porque en 

México hay alrededor de 50,000 maestros bilingües de la Secretaría de Edu-

cación Pública (sep) que fuimos inicialmente contratados para este servicio, 

se nos reclutó justo para colaborar en la integración, en la incorporación, 

en los términos de la concepción del Estado y de la instancia educativa, la 

Secretaría de Educación Pública. 

Ha habido un proceso que ha costado mucho esfuerzo, no para muchos, 

el hecho de empezar a darse cuenta de que lo propio vale, de que en la 

medida en que el sujeto reconozca y valore lo propio, en la medida en que se 

dignifique, dignificando lo propio y que empiece a tratar de participar en la 

construcción, desarrollo y fortalecimiento de lo propio, en esa medida en-

cuentra mayores elementos para animar a los compañeros, pero la mayoría 

están enfrascados en la artificialidad, en la enajenación, como a medio río, 

no pueden regresar ni salir al otro lado, están, como se dice en náhuatl, “en 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento228

Nepantla”, eso lo repite mucho don Miguel León Portilla,� entonces, ¿cómo 

se puede desenmarañar esto?, ¿cómo podremos en todo caso ir encontrando 

caminos indígenas y no indígenas asumiendo un compromiso político que nos 

permita visualizar y construir este equilibrio de mundo distinto al que nos está 

dominando?

Raúl Fornet-Betancourt

La colonización no está fuera, está dentro de nosotros. No fue casual, por 

ejemplo, que la Revolución cubana, en sus mejores tiempos, empezase con 

una campaña de alfabetización que fue al mismo tiempo una campaña 

de concientización en el sentido de que el campesino aprendía a leer, pero 

lo que realmente aprendía o descubría era el sentimiento de su dignidad 

como ser humano. Este ejemplo, me parece, nos puede ilustrar en el punto 

que tratamos, es decir, si tomamos la idea de la dignidad como un núcleo 

de la pedagogía, es evidente que tienen que cambiar tanto los métodos 

como los contenidos, ya que lo que importa es, si permiten la expresión, la 

explosión de la dignidad en cada ser humano. Esto significa tomarlo en se-

rio en lo que es y como es, pues no se le puede decir a nadie “tú eres digno”, 

y no respetar sus valores. 

Al mismo tiempo es necesario desmontar los mecanismos y los discursos 

racistas, a veces sutiles y otros manifiestamente ofensivos que se mantienen 

todavía y que son fuente y suelo de cultivo de la alineación y el desprecio. 

Un ejemplo: todavía se puede leer en el diccionario de la Real Academia de 

la Lengua la expresión “no hagas el indio”, equivalente a “no hagas el tonto, 

no seas tonto”. O sea que es una indicación de ese desprecio que se le ha 

inculcado al indígena para convencerlo de que lo suyo no vale. Estrategias 

racistas semejantes pueden quebrar realmente la conciencia de una persona, 

� Pensador mexicano cuya obra rescata fundamentalmente las culturas indígenas prehis
pánicas. Premio Nacional de Ciencias Sociales, Historia y Filosofía (1981), Premio Elías 
Sourasky. Algunas de sus obras más destacadas: América Latina. Múltiples culturas, 
pluralidad de lenguas, El Colegio Nacional (1992), Raíces indígenas/presencia hispánica 
(1993), El Colegio Nacional, La visión de los vencidos: relaciones indígenas de la Conquista, 
México, DF, Ediciones unam, 1959.



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 229

de un pueblo, de una cultura. Es la colonialización dentro de nosotros, de 

la que hablé al principio, y creo que es una de las consecuencias alienantes 

que hay que tener en cuenta a nivel de análisis intercultural.

No es exagerado decir que el quiebre en el sentimiento de dignidad 

y de autoestima fue el golpe decisivo, cuestión que el análisis intercultural 

debe contribuir a subsanar. Quizá lo más grave de la colonización fue una 

inversión antropológica en los vencidos, les quitaron sus tierras, los hicieron 

esclavos, pero les cambiaron además el paradigma de ser humano. El indí-

gena desaprendió a leerse antropológicamente desde sí mismo y tuvo que 

aprender a verse desde el paradigma del otro, desde la educación hispana, 

etc., y evidentemente se veía “feo”.

El gran desafío de una pedagogía intercultural, o de una educación con 

espíritu intercultural sería entonces el esclarecimiento de las consecuencias 

de esa inversión antropológica, evidenciando que se pedía otro tipo de ser 

humano. Para la empresa que los españoles tenían en mente, no se podía 

ser indígena; en el mundo que ellos iban a construir, el indígena, el afro-

americano no cabían, por eso se necesitaba transformar al indígena. No lo 

podían dejar ser indígena, porque su mundo era otro universo que requería 

otra antropología. Todo mundo supone un tipo de ser hombre, una antro-

pología, por eso la importancia de la biografía; llevar la vida, ser biógrafo 

de sí mismo es hacer su antropología. 

Una de las tareas fundamentales del análisis intercultural, concretamente 

en lo pedagógico, consistiría en mostrar cuáles han sido las consecuencias 

de esa inversión antropológica y, aunque sea doloroso, volver a cerciorarse de 

lo que significó antropológicamente esa inversión.

Participante

Hay modos de conocer e interpretar las realidades de los diversos espacios, 

regiones, culturas, mundos, etc. Hay que leer metodológica y sistemática-

mente la memoria. En el trabajo que me toca impulsar: el desarrollo en la 

Sierra, he podido observar que ahora le están metiendo muchos castillos a 

las construcciones de adobe porque no combina el concreto con la tierra, 

pero no las fortalecen mucho, sólo lo suficiente para cargar el techo. Esto 

lo encontramos en la salud, la economía, la autosuficiencia alimentaria. En 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento230

la Sierra se está poniendo ya de moda el término de autosuficiencia ali-

mentaria y lo están discutiendo porque se dan cuenta que no es retrógrado 

consumir alimentos de la región y no de fuera, sino que es un proyecto 

bastante moderno. 

Pensando en esos 50 000 maestros bilingües, me pregunto ¿cómo lograr 

que sean capaces de leer su propia realidad y hacerla metodología?, pero sin 

darles manuales de metodología, como está pasando ahora a nivel nacional. 

Vemos en esos proyectos de la Sagarpa*� que son completamente absurdos 

porque quieren leer la memoria y tienen una metodología para leerla, pero no 

es lo esencial, lo importante es cómo reconocer que el otro tiene un método 

de leer la memoria, como una semilla que hay que regar para que florezca.

Raúl Fornet-Betancourt

En nuestro grupo o movimiento de filosofía intercultural hemos constatado 

que no es la filosofía el campo que está más desarrollado, sino la pedagogía 

intercultural, al menos en lo que respecta a la Europa Central. La pedago

gía es, quizá, además el sector con más solera e influencia. En este grupo 

se plantea una inversión de la metodología tradicional en el sentido de que se 

supera la concepción de la lectura de uno que lee e interpreta, para plantear 

la transmisión de saber como proceso de concientización y conversación. Se 

propone la “conversación” como medio para ir contrastando las interpreta-

ciones de la propia memoria. Es además el medio para explicar cómo surge 

el contraste y cómo desde ese contraste surge, por ejemplo, un proyecto 

común. 

Lo primero sería subrayar qué es lo que compartimos y enseñar com-

partiendo no un texto, sino un contexto; compartiendo vida o conllevando 

la vida. Lo esencial es entonces procurar iniciar todo proceso de aprendizaje 

y lectura de la propia memoria. Pero eso tiene que ser hecho por gente que 

esté realmente “conllevando la vida”. Es un desafío, pues ese “maestro” no 

es alguien que cae en paracaídas en la comunidad, por el contrario, es al-

guien que también “conlleva la vida” con la gente.

�* (Sagarpa), Secretaría de Agricultura, Ganadería, Desarrollo Rural, Pesca y Alimentación 
en México.



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 231

Esta tarea implica ver la pedagogía no como un elemento más, sino 

como un ingrediente de ese saber convivir. La pedagogía es así una dimen-

sión de la práctica de convivencia. Con lo cual se supera el esquema de 

alguien que interpreta y alguien que es interpretado porque en el fondo se 

parte del contexto compartido y de tareas comunes que nos mueven a ver el 

aprendizaje como un ejercicio de ayudarnos a recordar juntos, no solamen-

te lo común, sino también nuestros contrastes, entre otros, para ver todas 

nuestras posibilidades.

Participante

Me doy cuenta que solamente estamos tratando lo que es la memoria de 

la vida humana como indígena, como maya, sin embargo ¿cómo se podría 

considerar lo que es la sabiduría del ser humano maya en sus conocimientos 

de curación de una enfermedad? Por ejemplo: llegó un paciente indígena a 

un sanatorio y estuvo un mes hospitalizado; regresó a su comunidad por-

que no fue posible curarlo, sin embargo a través de rezos y algunos ritos de 

sanación fue curado, entonces, ¿cómo podríamos dar tratamiento a eso?, ¿es 

memoria, sabiduría, cosmovisión o inteligencia? De esa manera ya podría-

mos tener un lenguaje común, como en este momento que compartimos la 

experiencia sobre la interculturalidad, ¿cómo podríamos dar importancia 

para poder practicar un equilibrio de atención hacia la formación de la po-

blación educativa?

Raúl Fornet-Betancour

Al usar la palabra memoria no me refiero simplemente a algo pasado. Desde 

mi punto de vista la memoria es una fuerza histórica. La memoria es inci-

dencia, una fuerza que moldea el presente. En ese sentido no tendría nin-

guna dificultad en decir que es sabiduría. La memoria es sabia en el sentido 

de que te ayuda a saber estar en la tierra de distintas maneras, en distintas 

situaciones. 

Has puesto un ejemplo de curación, y con ello has ilustrado que esa 

memoria, que te ayuda a estar mejor en una situación de enfermedad, es 

sabia. Quiero decir, en la ayuda, en un momento concreto, se presencia o 

efectúa la sabiduría de la memoria; por eso, no hay que hacer diferencia 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento232

entre memoria y sabiduría; creo que se le puede llamar sabiduría. Lo impor-

tante es ver que esa sabiduría, llámesele memoria o no, tiene que cumplir 

una función actual de ayuda mutua en nuestras vidas; ser recuerdo no de 

algo pasado, sino recuerdo permanente de aquello que no debemos olvidar 

si queremos “estar bien” y llevar bien la vida. 

Esta función de fuerza histórica presente es lo que explica el valor de 

la memoria de los pueblos. ¿Qué es lo que no debo olvidar si quiero sen-

tirme bien como maya, en este momento, en este mundo en comunicación? 

Para discernir esta cuestión vale la memoria. Esto es muy importante para 

la comunicación intercultural, porque se puede aprender mucho, se puede 

y se debe estar en comunicación con otros. Hay que correr el “riesgo” de 

transformarse continuamente con ellos. Por otro lado, parece que necesita-

mos tener también una identidad, esto es, referencias identitarias propias. 

Es ahí donde la memoria o la sabiduría nos ayudan a recordar lo que no 

debemos olvidar.

Participante� 

También reconozco el papel complementario que en salud tiene el olvido 

y la presencia, esto me fue muy difícil de reconocer porque en Uruguay se 

dio la discusión sobre la dictadura militar: descubrieron, por ejemplo, a tra-

vés de una encuesta demoledora, que muchísimos jovencitos no sabían que 

en el Uruguay se había vivido una dictadura militar, o simplemente en qué 

consistió. Empezamos a hacer un trabajo arduo de traer cada acontecimien-

to al recuerdo de las actuales generaciones para que no vuelva a suceder. 

Creo que eso es una perspectiva de mucha salud, pero los que se oponen 

a ello dan como argumento el que tampoco podemos dejar de considerar 

hasta cuándo vamos a seguir con lo mismo, hay un momento en que te-

nemos que olvidar lo que pasó y seguir adelante. Este es un problema que 

me gustaría conversar. También sobre la presencia; para encontrarse uno y 

apropiarse de lo propio se tiene que experimentar y estar atento de lo que 

está experimentando.

�   De Uruguay.



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 233

Tan importante como la memoria es también la presencia. Uno de los 

problemas es que vivimos como enajenados y en tal caso experimentamos, 

pero no asimilamos la experiencia. Agrego, como una complementación, no 

como una contradicción, el papel que tienen el olvido y la presencia en una 

salud más integral.

Raúl Fornet-Betancour

La aportación plantea un problema serio, sobre todo para una persona que 

hace filosofía. Empiezo señalando esto, porque dicha aportación nos remite a 

la cuestión de la verdad; una cuestión fundamental y que en filosofía se 

confiese intercultural o no, es imposible pasar por alto. En algún momento 

hay que plantear ¿quién tiene la verdad?, ¿qué es lo verdadero?, ¿qué es una 

verdadera relación? Es fundamental también para las relaciones humanas en 

todos los niveles. ¿Cómo podemos decir lo verdadero?, ¿qué es un discurso 

veraz?, ¿qué es comunicación con voluntad de verdad? La filosofía intercul-

tural trata de mantener esa cuestión viva, no caer en un relativismo absurdo 

y contradictorio. 

Hay una relatividad de las culturas y una diversidad cultural; de ese 

facto de la pluralidad de las culturas no se deduce automática ni necesaria

mente el relativismo cultural. Teóricamente la filosofía intercultural se ubica 

en las antípodas del posmodernismo. No todo da igual ni todo vale lo 

mismo, eso quiere decir también que no debemos olvidarlo todo. Podemos 

olvidar muchas cosas, es saludable, incluso, que olvidemos como se sugería 

en la aportación que comentamos. Poder olvidar es una necesidad antropo-

lógica, como lo ilustra la novela Todos los hombres son mortales de Simone 

de Beauvoirt.10 

Estoy de acuerdo totalmente en que hay que poder olvidar; pero tam-

bién, y aquí tocamos otro tema difícil, hay que saber perdonar. El perdón, 

que no es simplemente olvido, asume y deja la última palabra a la mise-

ricordia, aunque sin traicionar la justicia. Por un equilibrio del mundo se 

pueden perdonar ciertas cosas, pero sin disculpar del recuerdo de aquello 

10  Simone de Beauvoir, Todos los hombres son mortales, EDHASA, Francia, 1946. 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento234

cuyo olvido nos llevaría de nuevo a lo imperdonable. Ésta es, en resumen, 

la ambivalencia en que nos movemos. Tenemos que sobrellevarla y pregun-

tarnos siempre qué tenemos que recordar en cada momento si no queremos 

perdernos en la búsqueda de nuestro equilibrio del mundo. ¿Qué es lo que 

no podemos olvidar si queremos equilibrar el mundo? Esta pregunta nos 

puede orientar ayudándonos en la búsqueda conjunta de los elementos que 

equilibran al mundo.

Mi comentario representa una manera práctica de plantear el problema 

de la verdad, es decir, no he tocado el tema teórico de la verdad. Creo que 

era lo que más convenía en el contexto de nuestro diálogo. Se trata, en de-

finitiva, de ser verdaderos practicando un saber sabio que, sin quebrarse, 

carga con el pasado y esa carga discernida con la ayuda de las memorias de 

humanidad; se encarga del presente.

Participante

Con las reflexiones que hemos tenido sobre esta dimensión me quedé pen-

sando acerca de si el Estado puede administrar la interculturalidad. Toda 

esta deliberación de los códigos que se reconstruyen en el proceso educati-

vo y en la familia, en las instituciones de una comunidad. ¿Cómo nos vamos 

apropiando?, ¿cómo va generando proyectos?

Me parece importante la observación que hacía Raúl Fornet-Betancour 

respecto a que si el maestro conlleva la vida con o no, forma parte de, o 

no, está involucrado o no, etc. Pensé mucho en la calidad del eslabón de la 

interculturalidad o del mediador educativo, no sé cómo llamarlo: tiene que 

ser una persona muy integral, muy asumida con estos procesos de discer-

nimiento. 

Planteo lo siguiente: si el Estado mexicano, es decir, las instituciones 

que tenemos como el Conafe,11 el inea,12 la Dirección de Educación Indí-

gena, entre otras, realmente pueden impulsar, imbuir en un espíritu a la 

gente para que se vayan generando estos procesos más endógenos para 

la generación de proyectos, de posibilidades, o simplemente son estructuras 

11   (Conafe) Consejo Nacional de Fomento Educativo.
12   (inea) Instituto Nacional para la Educación de los Adultos.



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 235

sin compromiso donde lo único importante es ir a cobrar y punto, es una 

“chamba”. Las respuestas están en las ong, en los proyectos de vinculación: 

academia, comunidades, creo que esto lleva a cierta trascendencia. Los com-

pañeros de la Universidad Pedagógica Nacional, tienen grandes desafíos 

educativos que enfrentar, uno de ellos es el tipo de profesionista que se está 

formando en todas las carreras. ¿Qué estamos produciendo en este país, qué 

calidad de mediadores para la vida tenemos? Es ahí donde hay que “meterle” 

mucha esperanza.

Raúl Fornet-Betancourt

Es una desventaja. ¿Por qué?, ¿para qué sirve ser Aymara13 en un mundo 

que no es aymara? Realmente, como se mencionó, hay que “meterle mucha 

esperanza”. Ése es precisamente el sentido de la lucha por mundos alterna-

tivos. En esa lucha uno de los puntos fundamentales es la reivindicación del 

reconocimiento de varios derechos; esto es, luchar por una plurificación de 

nuestras tradiciones de derecho y por un estado realmente plural. 

Los estados nacionales, como los conocemos, son anacrónicos para un 

proyecto intercultural del mundo y un equilibrio de éste, son más bien, un obs

táculo porque no son obra de un proceso equilibrado, son representantes de 

un orden, de un modo cultural, económico, militar, etc., que no responde ni 

corresponde a la diversidad cultural real de los pueblos que dicen gobernar. 

Su estrategia es, por eso, la asimilación e integración, no de la convivencia. Esa 

es la estrategia que hay que ir desenmascarando, en todos los niveles y es-

feras de la vida pública.

13   El Aymara es un pueblo milenario dedicado al pastoreo y a la agricultura usando 
técnicas ancestrales de cultivo. Habitan, traspasando las fronteras impuestas por las naciones, 
desde las orillas del lago Titicaca y la cordillera de los Andes, hasta el noreste argentino.  
Tienen una economía complementaria, ya que los que viven en el altiplano poseen 
abundantes rebaños y escasos cultivos, mientras que los que lo hacen en la precordillera 
producen bastantes verduras, frutas y semillas gracias al eficaz uso del suelo, mediante las 
tradicionales terrazas. Debido a estas condiciones se generan relaciones de intercambio de 
productos entre pastores y agricultores. Esta forma de subsistencia se basa en el principio 
del ayne, que se refiere a la reciprocidad entre los aymaras: la petición de ayuda en el 
presente será correspondida en el futuro.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento236

Estela Quintar

Sería valioso que aclararas lo que estás entendiendo por cultura, porque 

puede resultar confusa la postura misma de interculturalidad desde los pro-

pios planteos que estás haciendo. 

En la escucha, pareciera que tendría que haber tantas culturas como 

sujetos; en lo particular, preferiría hablar de comunidad de sentidos. Tra-

bajé recientemente en espacios de formación para sujetos con capacidades 

diferentes (ciegos, sordos, etc.), indudablemente ellos conforman una comu-

nidad de sentidos. Entre los adolescentes existen los suburbanos, urbanos, 

rurales, en fin, creo que sería enriquecedor aclarar este aspecto. Si se está 

entendiendo por cultura distintas comunidades de sentido, se complica el 

panorama, si además se está entendiendo por cultura una comunidad de 

sentido legitimada en el orden mundial, se complica más todavía, desde tu 

propia argumentación. 

Yo diría lo bueno que sería revalorizar el antropos desde su complejidad 

para relacionarnos desde la complejidad que eso tiene. Desde tu perspecti-

va, ¿es eso interculturalidad? Indudablemente creo estás yendo más allá de 

esto.

Tu discurso puede ser muy esperanzado, pero también agobiante en 

términos de las prácticas cotidianas, de realidades de todos los días. Com-

parto que las instituciones van a ir siempre en el sentido opuesto de la 

autonomía, sin embargo ahí está el desafío de crear núcleos de buen sen-

tido, ahí justamente están las experiencias que me parecería interesante 

recuperar porque es un poco valorizar lo micro, como decías, en la que es 

una práctica. Yo diría revalorizar la acción en lo micro para ir construyendo 

transformaciones macro, porque lo que el orden nos enseña es que si no es 

macro no es nada, considero que empezar a trabajar esta idea de núcleos de 

buen sentido desde lo micro es una posibilidad importante.

Raúl Fornet-Betancourt

La interculturalidad, y esto es quizá lo que desde afuera puede confundir, 

es una manera de proceder, en el lenguaje tradicional se diría que es un 

camino, un método. Pero ese método lleva, y por eso la interculturalidad 

es al mismo tiempo aquello que hace ir más allá de lo intercultural, un pro-



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 237

ceso donde los implicados –sean culturas en el sentido de memorias o de 

prácticas o de comunidades de sentido– van ensanchando su conciencia, 

sus hábitos de pensar y de hacer y comprenden así que van por un camino 

que les permite universalizar lo singular y singularizar lo universal. En este 

proceso entra lo cultural no solamente como macro cultural, como cultura, 

como instituciones, como organizaciones de formas, sino también como mi-

crocultural. La singularización de lo universal requiere las dos cosas, ya que 

esos grupos de sentido están al mismo tiempo contextualizados en referen-

cias culturales mayores que las de su grupo de sentido de origen. La cultura 

es un proceso sumamente ambivalente. La interculturalidad no contradice lo 

cultural, pero sí mete en juego el contexto mayor de los grupos de sentido.

Estela Quintar

¿Es como una mirada epistémica?, es decir, ¿para ti el mundo es inter en 

términos macro y micro, como una legitimación de las diferencias?

Raúl Fornet-Betancourt

Sería un proceso del equilibrio, pues si todos tienen la posibilidad de singu-

larizar lo universal y al mismo tiempo de universalizar su singularidad, estás 

equilibrando un mundo.

Nosotros tenemos la perspectiva de un movimiento que no es única-

mente latinoamericano. Es intercontinental, con presencia africana y asiáti-

ca. En los debates constatamos que hay cuestiones parecidas, en parte por 

la herencia colonial que se comparte, pero vemos al mismo tiempo diferen-

cias y desafíos distintos. Por ejemplo, los problemas interculturales que tiene 

la India con Occidente son muy distintos a los que tiene América Latina. 

Pero en esta experiencia de diversidad y complejidad radica precisamente la 

riqueza del intercambio.

Hugo Zemelman

Quisiera agregar a estos cuestionamientos y comentarios, algo que dejamos 

pendiente: ¿cómo se forjó el concepto de interculturalidad?, ¿de dónde nace?, 

¿qué significa?, ¿cuál es su función?, ¿es un concepto objetivo o tiene conno-

taciones de orden ideológico y político?



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento238

Me parece importante tener claro que, si lo que estamos tratando de ha-

cer aquí es nombrar realidades, y las palabras que utilizamos para nombrar 

esas realidades tienen connotaciones culturales, teóricas, ideológicas, me-

todológicas, es decir, son construcciones conceptuales, –lo que implica, a 

su vez, una lógica que subyace–, exigen, por lo tanto, una mínima proble-

matización: ¿qué mundo se oculta detrás del concepto de interculturalidad? 

Este concepto, como cualquier otro, al nombrar, destaca “realidades”, pero 

al destacar esas realidades y no otras, por defecto, oculta otras. 

Cuando hablo de interculturalidad, me refiero, más que a los contenidos 

culturales del concepto, a los ideológicos: haciendo una consideración so-

ciológica, este es un concepto que tiene que ver con el poder, con un orden 

social, con proyectos de sociedad. El poder es una dimensión fundamental 

de la sociedad, y tiene implicaciones como la estratificación interna y la 

desigualdad: ¿puedo ocultar esto a través de ciertos conceptos y un manejo 

particular de ellos? Nos olvidamos en ocasiones de la relación tan estrecha 

que conceptos como cultura o interculturalidad se establecen con el poder 

y el orden; y también con la hegemonía. Lo importante es tomar conciencia 

de esa posibilidad para estar alertas. 

En la última reunión alguien dijo que de pronto la enseñanza bilingüe 

en México ha servido para trasmitir los valores de las culturas dominantes, 

¿es eso interculturalidad?, claro que sí, pero una interculturalidad que tiene 

un contenido y un objetivo muy precisos. También existe la otra intercultu-

ralidad, la que permite que los llamados grupos subalternos reconozcan sus 

propios espacios de autonomía. 

El concepto de interculturalidad puede significar a la vez dos cosas: 

un espacio cultural relativamente abierto que cumpla a su vez funciones 

de cooptación y de aglutinación desde una lógica subordinada o una 

demanda de memoria cultural –que no ha encontrado expresión– que 

implique la creación de espacios de respeto a los otros y a la diferencia, 

reivindicándola como espacio propio

¿Qué implicaría crear instituciones y proyectos acordes con esas exigen-

cias?, ¿qué implicaría recuperar la memoria? Son acciones que tienen mucha 

importancia porque implican también recuperar, críticamente, la historia 

negada, la historia de los olvidados.



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 239

4. La enseñanza como ruptura de parámetros

Estela Quintar

El problema de la interculturalidad y de la multiculturalidad tiene que ver, 

en realidad, con la interrogante: ¿cómo me coloco frente al otro que no soy 

yo? Vuelvo a decir, es un problema tan viejo como la historia del hombre; 

¿cómo estar con otro que, no importa de dónde venga, va a ser diferente a 

mí, sin dejar de lado ni negar los problemas políticos, económicos y cultu-

rales? Aquí entrarían en juego las distintas racionalidades y la traducción, en 

términos de cómo interpreto y resignifico significantes, modos de nombrar 

entre comunidades de sentido un mundo diferente al mío, ya sea indígena, 

afgano, brasileño, estadounidense, chicano o femenino u homosexual, etcé

tera. 

En nuestro ámbito como docentes, hay una racionalidad que funciona 

en términos de orden discursivo como tradición educativa que impone un 

determinado mundo de sentidos y significados; pero si uno plantea y constru

ye problemas reales y concretos, la tensión se centra en la práctica concreta 

de estar con el otro, cuyas diferencias van más allá del discurso del indige-

nismo, sin negar el aspecto identitario que lo define. 

El sistema educativo se ha centrado tanto en la trasmisión de informa-

ción, que las cuestiones relacionadas con el ser en sociedad ya no son parte 

del proceso de enseñanza-aprendizaje. Cuando me refiero al sistema educa-

tivo hablo tanto de las escuelas “mestizas” como de las “indígenas”. 

Sin que nos demos cuenta, esta lógica se nos va imponiendo desde que 

empezamos a relacionarnos con el mundo, hasta terminar confundidos entre 

el derecho colonizante y el derecho a la existencia. Es por eso que estamos 

problematizando, desde la categoría de autonomía, los conceptos de multi 

e interculturalidad. Por esto proponemos la idea de sospechar permanente-

mente de lo propio; porque, quizá, como ya he expresado, lo propio es tan 

colonizante como el orden homogeneizante; pero, si este fuera el caso, no 

siempre lo podemos ver. Necesitamos pasar por todo un proceso de decons

trucción de uno mismo y del mundo para aprender a relacionarnos de una 

manera distinta con él, y por lo tanto, con los sujetos, con el otro.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento240

En este sentido, me parece importante trabajar en el tema de la ense-

ñanza como ruptura de parámetros: la escuela como un espacio de cons-

trucción de autonomía en términos de conciencia de sí y del mundo, y la 

educación como una práctica para la liberación desde la conciencia.

5. Tejiendo el cierre…

Nuevamente, y luego del diálogo abierto, se reactivan los espacios grupa-

les para replantear problematizaciones, cuestionamientos y comentarios en 

círculos de reflexión que recuperan las voces de los participantes. Así, en el 

intercambio, se va reabriendo cada una de las intervenciones, en un ejerci-

cio cada vez más complejo de construcción del campo problemático. Está a 

cargo de la doctora Estela Quintar. 

5.1. Círculos de reflexión. Voces del equipo 1

Quienes formamos este equipo trabajamos en la misma institución, acorda-

mos mezclarnos con el resto del grupo para poder extraer lo mejor de esta 

experiencia, en términos de distintas vivencias, para luego juntarlas y reca-

pitularlas, y ver cómo contribuimos con la institución, al aportar lo aprendi-

do individualmente sobre nuestro quehacer, sobre nosotros mismos. 

En este sentido, definimos algunos ejes problemáticos con los cuales 

queremos trabajar de aquí en adelante en nuestro núcleo –la Maestría en 

Educación de la Universidad Pedagógica Nacional en Chilpancingo–, para 

lo cual consideramos lo siguiente:

La construcción del campo problemático de la investigación intercultural 

no se agota con este seminario, por el contrario, apenas está iniciando. Nos 

planteamos como estrategia, en primer lugar, continuar con la formación acadé

mica y la consolidación del equipo; en segundo lugar, crear espacios de dis

cusión y difusión de estas problemáticas, trabajar de manera incluyente en la 

construcción de un campo problemático desde lo colectivo, desde el contexto. 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 241

Respecto de adiestramiento de formadores en el campo de la educación 

intercultural, nos ocuparemos de que la construcción del campo problemáti-

co se vea reflejada en el trabajo cotidiano en el aula. Nos planteamos como 

estrategia, en primer lugar, formar en el sector magisterial indígena, intelec-

tuales con conciencia crítica; en segundo lugar, consolidar el programa de la 

maestría, en particular la línea en educación intercultural; y en tercer lugar, 

impulsar un proyecto de licenciatura para el próximo año, la cual se está 

planteando como una estrategia de gobierno. Esto nos preocupa mucho por 

razones de quién hace los programas, para quién y con qué sentido. 

Trascender en un programa de acción social; establecer mayor vincu

lación con el sector magisterial indígena en todos sus niveles, desde las 

autoridades hasta los profesores frente a grupo. El recorte en cuanto al 

sector magisterial indígena no es una cuestión de concepción. No estamos 

pensando en que la educación intercultural sea sólo un problema exclu-

sivo del sector indígena; sin embargo, es el sector con el que estamos 

trabajando en este momento. Impulsar talleres de formación y análisis, y 

generar propuestas de intervención, así como el desarrollo de didácticas 

propias. 

Redefinir el concepto de enseñanza-aprendizaje y el papel que el cono-

cimiento juega dentro de él, en una lógica de ir involucrando cada vez más 

los saberes y los conocimientos tradicionales.

Participante

¿Han reflexionado sobre los conceptos de educación intercultural y de edu-

cación intercultural bilingüe?, ¿cómo los distinguen?, ¿qué los diferencia? 

Han hablado únicamente de la educación intercultural como concepto; lo 

bilingüe, ¿está implicado? En algunos sectores se hace la diferenciación entre 

educación intercultural para todos y educación intercultural bilingüe para 

las regiones indígenas. ¿Hasta qué punto es conveniente esta dicotomía?

Participante

Respondo con un ejemplo: en la primera generación de la Maestría en la 

que trabajamos, una de las líneas de especialización era “Educación In-

tercultural Bilingüe”; históricamente estaba pensada para dar continuidad 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento242

a la formación de maestros de origen indígena que estaban formándose 

académicamente y venían trabajando con nosotros desde la Licenciatura en 

Educación Indígena. Lo habíamos pensado como proyecto histórico para 

el sector magisterial indígena. Sobre la marcha nos dimos cuenta de que 

limitaba el trabajo, en el sentido de que podía convertirse en un espacio de 

exclusión, por lo que a partir de la segunda generación decidimos que era 

mejor quitarle el “apellido” de bilingüe y plantear la maestría de manera más 

amplia, en aras de involucrar al sector magisterial mestizo. 

La idea es tender lazos que permitan ir construyendo una propuesta ge-

neral, sin perder de vista que hay contextos en los que el bilingüismo es una 

realidad concreta que hay que abordar, pero ya no tanto como programa 

general, sino como rama de acción concreta para esas áreas específicas.

Participante

Si de manera general nos planteamos la cuestión del porqué queremos in-

volucrar a los otros, ¿dónde queda el compromiso de enfatizar lo propio? 

Decíamos, justamente, que el punto de partida debe ser el entorno de lo 

propio, cuando generalmente los maestros indígenas tenemos una enorme 

dificultad para abordar lo propio, valorizarlo, sentirnos como sujetos de dere

cho. Puede ser también que generalizar termine por diluir en vez de enfatizar, 

consolidar, dignificar y desarrollar lo propio y la diferencia. Es cierto que 

hay que compartir, que necesitamos otros interlocutores, que hay que tras-

cender lo indígena, pero eso no significa que valorar, dignificar y desarrollar 

lo propio no sea la base, el punto de partida.

Estela Quintar

Quisiera recuperar la producción y continuar en la reflexión entre círculos 

de reflexión en relación con la ubicación de problemas de la práctica edu

cativa. ¿Qué queremos decir desde la didáctica no parametral cuando habla-

mos de intención educativa, ¿nos referimos al deseo de ir hacia algún lado, 

y ya? o ¿estamos hablando del deseo de ir a algún lado y de los problemas 

que suscita ese deseo de ir, para ver cómo nos hacemos cargo de la consigna 

de reconocer problemas? Estos planteamientos, estos ejes, ¿son intencio-

nes educativas o son problemas concretos para construir esas intenciones 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 243

educativas?, ¿cuáles serían las características de una intención educativa?, ¿cuá-

les son las de un problema?

La intención implica una complejidad de ir hacia un horizonte de sen-

tido. ¿Cómo diseñar una propuesta en estos términos?; una propuesta no 

burocratizada, que no es impuesta desde el orden. Es ahí donde radica la 

importancia de tomar una postura epistémica acerca de la interculturalidad, 

de las comunidades de sentido.

5.2. Círculos de reflexión. Voces del equipo 2
Construyendo los ejes temáticos

El primer problema es cómo la incorporación del alcohol a las tradiciones de 

la etnia Wixarika genera violencia y faltas de respeto. Tratamos de pensar 

qué podemos hacer para contribuir a su solución, cómo realizar talleres de 

orientación sobre los problemas que genera esta adicción, así como trabajar 

sobre la problemática del alcoholismo y lo que genera en la escuela; esto 

podría ser una buena opción.

Otro problema es la cuestión de la imposición de los elementos cultu

rales dominantes y la subordinación en la creación de proyectos a nivel 

comunitario. Por ejemplo, es muy común que quienes diseñan proyectos 

interculturales sean intelectuales, o académicos que los hacen desde sí y 

para sí, desde lo que suponen que pasa y se necesita. ¿Qué tipo de forma-

ción están generando, si el proyecto fue concebido de esa manera?, una 

formación que reproduce la lógica de la cultura imperante, dominante y 

homogeneizante, en vez de generar un espacio desde el cual se recupere, 

sistematice, resignifique y fortalezca la cultura local; de establecer, por ejem-

plo, diálogos con las personas mayores de la comunidad y buscar la manera 

de registrar y utilizar sus conocimientos. Esta última nos parece una mejor 

forma de favorecer los procesos de apropiación y conocimiento del mundo 

para que ya no haya exclusión ni dominación. 

Algo bien ligado a lo anterior es el paternalismo que dificulta la real 

y libre participación de los sujetos en la creación y desarrollo de los pro

yectos. 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento244

Una última cuestión que nos parece bastante grave es la cosificación 

de los alumnos por el sistema educativo, así como la incapacidad de los 

maestros de salirnos de nuestra manera impositiva de ser casi omnipoten-

tes. Nos parece muy importante comenzar a diseñar programas educativos 

que potencien a los educandos como sujetos responsables de su formación 

integral. Generalmente esperamos resultados hasta el nivel de licenciatura, 

pero no hemos pensado en cómo dar herramientas a los sujetos para que 

puedan sostenerse y tener conciencia de su propia formación integral en su 

vida social.

Estela Quintar

Lo que señala este Círculo de Reflexión ¿son síntomas de problemas?, o 

¿son problemas en sí mismos? Pregunto esto porque implica una cuestión 

epistémica: ¿cómo estamos mirando la acción?, ¿cómo la estamos pensando? 

Quisiera hacer una recapitulación de algunas cuestiones nodales que hemos 

abordado hasta ahora: ¿cuáles pueden ser las diferencias entre intención y 

problema?, ¿cuáles entre problema y síntoma?, ¿cómo estamos mirando a las 

comunidades de sentido?, ¿qué implica la apropiación epistémica, metodo-

lógica y didáctica?

Pensar en la tensión entre pragmatismo y construcción de sentidos tiene 

que ver con un modo de pensar: es una cuestión epistémica. Es decir, la 

capacidad de resolver o no un problema se encuentra en realidad, en cómo 

planteamos la situación. Si estamos centrados demasiado en el deber ser, no 

va a ser suficiente que nuestro eje esté en la intencionalidad educativa. En 

el primer caso, se vuelve pragmática una buena y legítima intención, como 

podría ser, por ejemplo, aprender a leer. La respuesta se vuelve pragmática 

y pierde sentido; no existe la mediación de un problema, la resolución es in-

mediata pero sin sentido. No es lo mismo ser inteligente y erudito que poder 

pensar de manera crítica y resignificar los saberes a partir de la realidad. 

Esta lógica se expresa en cómo uno construye el problema. A veces con

fundimos una constatación empírica, que generalmente es un síntoma, 

con un problema. ¿Cómo volvemos problema ese síntoma? Tomemos un 

ejemplo: ¿qué implica la cultura del paternalismo, las relaciones jerárquicas, 

la dependencia?, ¿quiénes son los paternalistas?, ¿por qué son paternalistas? 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 245

Entonces uno empieza a abrir el síntoma, y a lo mejor resulta que el proble-

ma real detrás de estos síntomas son las políticas públicas, por lo tanto, mis 

estrategias de acción tienen que empezar por un lugar totalmente diferente. 

Aquí reaparece la cuestión del sentido. Cuando uno está más centrado en 

dar respuestas que en conocer el problema, termina dando sus respuestas 

y, con ello, la estrategia de intervención es reducida. Justamente porque no 

conozco el problema, no he hecho una traducción de sentidos. En cambio, 

cuando realmente tengo deseos de conocer lo que está detrás de lo que 

aparece, pienso desde otro lugar.

Alguien que no es pragmático piensa: “bueno, esto es así”, pero tiene en sí 

posibilidades de haber sido de otra manera. ¿Cuáles serán esas maneras?, ¿qué 

tipo de respuestas estoy dando?, ¿respuestas que buscan el equilibrio de los 

mundos de vida o respuestas que satisfacen mi conciencia de orden? Esto es di

fícil y duro para quienes estamos en el ámbito educativo, porque si vemos que 

alguien se alcoholiza o vemos que una mujer no puede caminar por los golpes 

que recibió, rápidamente pensamos desde una intervención asistencial.

Participante

En esta cuestión de “apropiarse de lo propio” hay que estar, permanente-

mente, desmontando, deconstruyendo los discursos, porque a veces pueden 

ser muy sutiles, tanto que es necesario un análisis muy profundo para darse 

cuenta de las cargas pragmáticas, hegemonizantes que están implicadas en 

ellos. Creo que la metodología puede convertirse fácilmente en uno de estos 

discursos; por ejemplo, hace unas décadas se puso de moda la cuestión de 

la investigación-acción, la cual no siempre conducía al cambio y, a veces, era 

también útil para sostener el statu quo.

Estela Quintar

La postura epistémica no es sólo una cuestión de cambiar de instrumento, 

sino de transformar el sujeto que usa ese instrumento. No importa cuántas 

veces se reemplace un instrumento porque este cambio va a ser sólo super-

ficial, un maquillaje. 

El pensamiento epistémico, a diferencia del teórico, es una búsqueda 

de lo posible, de alternativas y consecuencias. Esto es una primera cuestión; 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento246

la segunda, que me parece importante, es la diferencia entre síntoma, pro-

blema y tema: un tema se transforma en síntoma en la especificidad “x” de 

la realidad concreta (las mujeres golpeadas, el alcoholismo). El problema es 

una construcción de conocimiento que me obliga a relacionarme, a apro-

piarme, a hacer una traducción de sentidos más compleja. El problema se 

construye como articulación de “x”. El síntoma se complica, se relativiza en 

la totalidad; el problema pasa a ser mucho más amplio y me permite abrir 

más puertas de entrada, más búsquedas de alternativas.

Es mucho más fluido trabajar de esta manera, porque las estrategias 

pragmáticas, las estrategias inmediatistas o las estrategias que no se detie-

nen en estas situaciones, se olvidan del sujeto, y es lógico, porque el sujeto 

molesta, rompe esquemas. Pero cuando pienso en términos de construcción 

de conocimiento, en vez de respuestas inmediatas, esa complejidad que me 

va a mostrar todo síntoma me significa mayores y mejores posibilidades de 

abordar y resolver de fondo el problema, no de forma. De eso se trata el 

pensar en términos de campos problemáticos.

Otra de las grandes diferencias entre el pragmatismo y la construcción 

de sentidos, es la urgencia. El sujeto que plantea sentido tiene un tiempo de 

sentidos y un ritmo. Las urgencias, los tiempos programáticos, no son los 

tiempos del sujeto. 

Participante

Luego de toda esta discusión, lo que a mí me gustaría hacer es una revisión 

de lo que he realizado hasta ahora, a partir de las siguientes preguntas: 

¿cómo se ha pensado, sustentado y desarrollado la educación indígena?, ¿có

mo han sido las relaciones entre los sujetos en la práctica educativa?, ¿existe 

realmente un trato horizontal y respetuoso entre los sujetos que participan 

en el ámbito educativo, maestros, alumnos, padres de familia…?, ¿cuáles son 

los sentidos y significados que se han dado a la práctica educativa?, ¿hay 

realmente una visión de proyecto?, ¿se han generado cambios reales y con-

cretos que fortalezcan la identidad étnica, cultural y lingüística, tanto desde 

el Estado como desde el espacio de la escuela o de las Organizaciones No 

gubernamentales?



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 247

Participante

La carencia metodológica nos dificulta este tipo de ejercicio; me da la sen-

sación de que todavía tenemos muy internalizada la dicotomía entre teoría-

metodología, y eso nos confunde fácilmente; esto puede verse en lo que 

hemos presentado sobre nuestros ejercicios: pasamos de un análisis casi 

filosófico del problema de la educación indígena o de su impacto político, 

a plantear componentes estratégicos de lo que sería un programa de for-

mación de educadores o promotores, talleres, etc., sin antes procesar cues-

tiones tan básicas como la relación entre interculturalidad, conocimiento y 

formación. 

Un conglomerado de líneas estratégicas no significa haber reflexionado 

sobre el método; por ejemplo, sobre la elaboración de materiales educativos 

en lengua indígena; aquí está en juego toda la complejidad que implica ela-

borar un material educativo, ¿para quiénes y desde dónde?, es decir, cómo 

se llega en la formación de educadores a este componente estratégico.

Participante

Me parece que el sentido de plantear un problema es conocer más y mejor, 

si hay disonancia entre la realidad en la que uno opera y lo que le dicen 

o aprendió de ella. Hay entonces que detectar qué es lo que pasa; es ahí 

cuando uno empieza a problematizar para descubrir lo que está en el fondo, 

conocer lo verdadero.

Estela Quintar

En ese sentido, puede ser muy difícil y hasta doloroso trabajar desde esta 

lógica problematizadora, porque se rompe permanentemente la expectativa 

propia; eso molesta mucho, porque uno se constituye de creencias, y dejarlas 

implica romper un parámetro fuerte. Eso es algo muy común en el ámbito 

de las ciencias sociales, ya sea en la academia o en el ámbito de las institucio

nes “alternativas”. A veces es tan difícil la ruptura que no podemos escuchar 

lo que la gente nos está diciendo, lo que la realidad nos está diciendo. Hay 

que ver cuáles son realmente las voces que estamos escuchando, proble-

matizar qué nos pasa cotidianamente con los hijos, con los amigos, en la 

escuela, en la universidad, en el posgrado, en la calle, en las comunidades. 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento248

Coordinadora

Creo que, en sí misma, la alfabetización es un proyecto que viene de arriba 

porque no surge de la comunidad; nosotros estamos financiando un solo 

proyecto de alfabetización con mujeres rarámuris porque la gente muy po-

cas veces ha expresado querer leer y escribir, y para nosotros, ese es un 

punto de partida básico. Ellos tienen otras necesidades, otras preocupacio-

nes, como los proyectos productivos, la salud y muchas otras cosas más. Si 

bien en algunas comunidades hay grupos de intelectuales indígenas que 

han empezado a investigar su propio idioma, la alfabetización en muchos 

casos fracasa al no estar vinculada con proyectos que cubren necesidades 

básicas.

Estela Quintar

Me parece muy interesante esto que se está planteando, la contradicción en-

tre lo que los intelectuales indígenas quieren y lo que la propia comunidad 

quiere. El problema es recuperar el sentido de lo propio en la comunidad, 

pero para saber eso hay que trabajarlo con la comunidad, saber escucharla, 

si no, el problema va a seguir siendo de algunos. El asunto es cómo profun-

dizar en el síntoma para ver qué hay detrás, construir el problema. Tampoco 

se trata de esperar a que por sí sólo aparezca el problema para luego hacer 

algo. De lo que se trata es de potenciar el fenómeno.

En el sistema educativo existe un circuito que es típico; nos dan finan-

ciamiento, entonces volvemos a hacer lo mismo, con algunas pequeñas 

modificaciones de forma, para que nos vuelvan a dar recursos. ¿Cómo sa-

limos de ese circuito para ver alternativas? En América Latina, durante los 

últimos 10 años se triplicaron los fondos para educación, ¿qué hicimos con 

ese dinero? Volvimos a hacer nuevos lineamientos curriculares para la edu-

cación básica y la media superior, una reforma preocupada por cambiar los 

contenidos, pero exactamente desde el mismo lugar.

Salgamos del circuito. Demos una respuesta real, coherente y congruen-

te a las condiciones de un fenómeno social para transformarlo, para no 

repetir la misma cura, el mismo acto.



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 249

Participante 

Durante años venimos trabajando en diagnósticos y en planeación partici-

pativa con varias ong, así como con promotores regionales. A partir de esto 

se elaboraron cuatro planes microrregionales; en uno de ellos, se estableció 

un plan de desarrollo a 10 años para el poniente de Bacalar.14 Se incorporó, 

en este caso, la metodología del diagnóstico participativo y el trabajo de 

gabinete. De repente nos surgió la duda acerca de a quién iba dirigido este 

plan, y nos pareció que a un sujeto de desarrollo que requiere de capacidades 

para llevar este plan a cabo. Esto nos llevó a elaborar un diplomado en ges

tión y animación del desarrollo, porque de eso se trata; no se pretende que 

aprendan a sembrar, tampoco de formar promotores culturales, sino de for

mar gestores hacia afuera y hacia adentro de la comunidad, que tengan una 

visión del desarrollo endógeno y sostenible. Para ello, nos acercamos a psicó-

logos educativos para que nos ayudaran en el análisis de cuestiones como el 

dominio de los lenguajes de la gente, español, las matemáticas y las funciones 

manifiestas de las estructuras cognitivas. Ahora estamos tratando de articular 

las necesidades de aprendizaje de la población con el análisis de la realidad. 

A un grupo de promotores culturales se les aplicaron pruebas de ha-

bilidades de razonamiento y los resultados obtenidos fueron puntuaciones 

que reportan dificultades de la población para la distinción de lo relevante 

e irrelevante en la percepción y la definición de problemas, así como en la 

capacidad de comunicar una respuesta ante la problemática que se presenta, 

en poder describir y generalizar, etc. La pregunta que me surge es de orden 

ético: ¿es probable que el no contar con ciertas habilidades de razonamien-

to permita a los promotores culturales mayores y mejores posibilidades de 

creación de un mundo simbólico más rico, el que, generalmente, es muy 

propio de su cultura? ¿Sería posible que todo esto se perdiera si impulsá-

ramos un programa de adquisición de estas habilidades, que los formalice 

y academice? Los instrumentos de evaluación de funciones cognitivas y de 

razonamiento lógico, ¿son pertinentes para conocer qué es lo propio de la 

racionalidad indígena? 

14   En el estado de Quintana Roo, México.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento250

Estela Quintar

Justamente, uno de los problemas que tenemos en el razonamiento occiden-

tal es lo dilemático: mi modo de razonamiento o el modo de razonamiento 

de ellos; si yo intervengo destruyo su modo de razonamiento, si no interven-

go les sucede algo; eso es algo muy propio del orden colonial. El desafío es 

cómo articulamos una traducción del modo de razonamiento indígena, que 

es absolutamente distinto al nuestro y, por lo tanto, genera sentidos diferen-

tes. El tema es la relación.

Hugo Zemelman

Me parece que habría que partir de lo concreto; esto es: ¿qué es lo que se 

quiere hacer con los grupos? Esto supone plantearse problemas con res-

puestas diversas. Ustedes trabajan con grupos: los alfabetizan, los educan, 

los diagnostican, les dan asistencia en diversas áreas; todo eso está claro, 

pero, ¿por qué lo hacen?, ¿para qué?, ¿cuál es el proyecto a largo plazo? Ese 

es precisamente el problema de ustedes. Nos interesa que eso que estamos 

llamando progreso económico, social, etc., se haga rescatando como suje-

tos a las comunidades, como actores sociales, con interés por respetar sus 

identidades. Es aquí donde está el desafío: construir sus propias estructuras 

productivas, de comercialización, de manejo de recursos. 

En ese sentido, el problema de la función cognitiva, por ejemplo, no 

puede conceptualizarse si no es en función de un contexto cultural. ¿Cómo 

poner en juego esa otra racionalidad, en un orden que no la respeta? 

Varios economistas que conozco, dirían: “¿por qué tanto problema si 

sólo se trata de que sean empresarios? Claro, a la luz de los empresarios 

todos los problemas se resuelven; pero, a la luz de los empresarios, la pre-

servación de la comunidad como sujeto no es relevante. Para ellos hay que 

dar lugar a las individualidades, lo cual es, por otra parte, lo que algunas 

ong han logrado espléndidamente en México: disolver comunidades y rem-

plazarlas por pequeños productores.

Estela Quintar

Lo que está señalando Zemelman, y lo que a mí me parece un desafío, 

es crear algo nuevo que argumente teórica y metodológicamente nuestras 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 251

formas de organizar el pensamiento. Vigotsky y Piaget, entre otros, pueden 

darnos pistas, porque no estamos hablando desde una postura chauvinista 

ni xenofóbica; estamos hablando de darnos cuenta de que tenemos ahí un 

vacío que nos coloca en un esfuerzo de pensamiento epistémico fuera del 

orden dominante, fuera de una racionalidad de orden único, con lo cual 

hay que asumir el conflicto existencial y cognitivo que esto conlleva. Obliga 

a inventar cómo llenar ese vacío. Una cuestión que en México rompe con 

unos parámetros muy fuertes en términos de la racionalidad occidental es 

la racionalidad comunitaria, esa otra racionalidad donde el mundo se piensa 

distinto y se organiza el pensamiento desde otra manera.

Un autor que estoy empezando a trabajar, Rodolfo Kusch15 ha hecho una 

traducción del modo de razonamiento del mundo indígena del Altiplano, a 

partir de vertientes heiddeggerianas. Rodolfo Kusch no es muy conocido 

porque es latinoamericano, conocemos más a Piaget, que no se entienda 

que está mal, pero no podemos organizar la comprensión de la racionalidad 

indígena desde Piaget como lo hacemos ahora, ni desde Vigotsky; ésos son 

insumos que nos dan pistas teóricas para pensar otras racionalidades

Hugo Zemelman

Quiero terminar con dos observaciones acerca de lo que implica la idea de 

función cognitiva en términos de la racionalidad que le subyace. El problema 

no es decir: “los instrumentos de evaluación de las funciones cognitivas, etc.”, 

sino qué tipo de racionalidad hay detrás de esas funciones cognitivas; cuáles 

son las funciones cognitivas del mundo de vida de los indígenas, lo que, en 

definitiva, nos lleva a un problema que no pueden soslayarse como se está 

haciendo ahora. No pueden soslayar que detrás de todas las disquisiciones, 

lo que tienen que resolver es el problema del sujeto social. Y si no lo tienen 

15   Rodolfo Kusch es una de nuestras personalidades olvidadas. Su obra tuvo muy escasa 
aceptación en Argentina. En cambio, en América Latina mereció elogios, atentas lecturas, 
y la aceptación de que, a través de su pensar, se rescata la dignidad filosófica de las 
cosmovisiones indígenas americanas. Su empeño fue revalidar la visión de la realidad de 
la cultura incaica. Su obra paradigmática en este sentido es América profunda. Mediante el 
análisis de la visión del mundo andino, Kusch examina su categoría existencial del “estar” 
que contrapone al “ser” europeo.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento252

presente, van a perderse en mil detalles. ¿Qué es lo que da unidad a todo 

esto?, un conglomerado, un colectivo o como quieran llamarlo, qué es lo 

que hay que entender por sujeto. ¿Qué tipo de actores son los que están ahí? 

y, por lo tanto, ¿qué se puede hacer para que esas comunidades se preserven 

como actores? 

En ese contexto cabe plantearse el siguiente problema: desde las comu-

nidades indígenas, ¿qué tipo de actor se contiene en potencia? ¿Qué pueden 

hacer las ong? ¿Qué podemos hacer desde nuestro propio accionar?

Hay que descubrir al actor real, verlo en perspectiva; de ahí el desa-

fío, las posibilidades que tienen esas comunidades para transformarse en 

actores. Puede que la propia comunidad no las vea, porque esté mani-

pulada, subordinada a valores externos a ella. Esto es también parte del 

problema.

Estela Quintar

Estoy de acuerdo. Todo este contexto es lo que le da sentido a la toma de 

decisión del actor social. Sin embargo, en el ámbito de la educación, ese 

actor social tiene un modo de actuar socialmente y tiene que ver con un 

modo de razonar el mundo, por eso es interesante esto de lo singular, lo 

universal y lo particular, o sea, no perder de vista el contexto que adquiere 

sentido desde un sujeto que piensa y actúa en ese mundo de determinada 

manera, ahí es donde me parece que este tipo de investigaciones adquieren 

relevancia. 

Un actor social es un sujeto pensante; tenemos que saber cómo piensa, 

cómo siente y cómo hace para darle sentido a ese contexto. Para considerar 

como actor social a otro diferente, por ejemplo, un indígena, tengo que co-

nocer primero cómo razona en su mundo de vida para generar procesos de 

inclusión y de articulación de lógicas.

Hugo Zemelman

Cómo estudiar al sujeto, con qué ángulo de lectura es el problema de fondo. 

Si el sujeto no está definido como ángulo de lectura para la definición de las 

acciones en educación, en salud, en lo que sea, entonces estoy confundido, 

hago en definitiva mera asistencia.



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 253

Estas, son acciones que no pueden resolver personas encerradas en su torre 

de marfil. En verdad no es así. No es que yo esté haciendo un ataque al mun-

do de la academia; el problema es que no hay ahí un punto de relación entre 

lo macro y lo micro, porque cuando hablamos de actor, hablamos de personas 

que tienen relaciones entre sí, que piensan de determinada manera. En lo mi-

cro, gente como ustedes podrían trabajar perfectamente a partir de un espacio 

social claro, concreto, que tiene la virtud de vincular lo micro con lo macro. 

El problema es qué estrategia hay para resolver sus necesidades. Ahí tie-

nen el secreto del posible actor, pero hay que saber leerlo. Porque si vienen 

ustedes con la canasta de la asistencia, no van a leer la dinámica, sino las 

insatisfacciones aisladas una de la otra: quieren esto, quieren lo otro. Esto está 

muy bien, pero son los síntomas. El problema que está abajo es cómo está resol

viendo el grupo sus necesidades, para lo cual se necesita método, porque no 

es un problema de adivinanzas, ni de solidaridad; tampoco es suficiente la 

buena intención ni las sistematizaciones.

Creo que ustedes están en la necesidad de buscar una solución, que es 

lo que de manera sintética podríamos llamar la distribución de los fenóme-

nos sociales, económicos y políticos, es decir, ustedes trabajan en espacios 

geográficos acotados, que a su vez pueden contener muchos espacios so-

ciales. Es muy claro que en la problemática de las comunidades indígenas, 

pero también de las comunidades campesinas, en general, se tiende a veces 

a olvidar que esos espacios acotados son parte de espacios mayores. 

Voy a usar el símil de un estanque de agua: las comunidades de ustedes 

están en una superficie de agua donde está un señor en un punto determi-

nado del estanque, quien se dedica a tirar piedras al estanque de agua sin 

tocar a las comunidades que ustedes están trabajando, pero esas piedras 

provocan ondas y éstas son la distribución social del fenómeno que afecta 

diferencialmente a las comunidades. Un ejemplo más concreto se da en la 

relación entre la comunidad y la estructura económica, política de México: 

¿cómo llegan esas ondas que provocan las políticas públicas. Se toma una 

decisión en la Secretaría de Agricultura o en la Secretaría de Educación Pú-

blica, en un espacio aparentemente abstracto, que es el estanque de agua, 

y de alguna manera se distribuyen esas ondas que afectan, a veces, como 

maremotos a esas comunidades. Es ahí donde tiene relevancia el problema 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento254

del sujeto, cómo está siendo afectado ese sujeto colectivo, cómo está siendo 

desarmado, y cómo está siendo vigorizado. Aquí es donde viene el proble-

ma de las estructuras de poder, porque éstas son las formas privilegiadas 

de vinculación de esos escenarios aislados, que son las comunidades, con 

su contexto; porque la gente que tiene poder y capacidad de decisión. Es la 

que tiene la posibilidad de transacción con su contexto, y a través de dicha 

capacidad están dando respuesta a las ondas que provocan una determina-

da política de gobierno. Pero, ¿qué pasa adentro?, ¿se van a seguir produ-

ciendo ondas dentro de los lugares más pequeños de este lago? 

Constantemente se están viviendo esos movimientos, pero si éstos no 

son incorporados al diseño de políticas significaría que ustedes están idea-

lizando una situación o fragmentándola, que es otra forma de idealizarla. 

Aquí se plantean problemas epistémicos y metodológicos relacionados con 

la forma de pensar la realidad en su especificidad histórica, la cual se da por 

el tipo de relaciones que tiene una comunidad con un contexto conformado 

por una serie de otras situaciones, que la afectan y son, además, afectadas 

por la capacidad de reacción que esa comunidad tiene sobre otras comuni-

dades de la región o del país. 

Estela Quintar

Vuelvo al ejemplo del poder. Podríamos imaginar al poder como una piedrita 

que se tira a un lago o a un estanque. El poder se expande a través de un 

proceso de difusión, pero el no ver que puede haber un movimiento interno 

en la profundidad del propio lago, que genera una contraonda, es negar la po-

sibilidad de transformación de los sujetos. Hay un poder latente. Creo que en 

América Latina la fuerza latente ha sido la idea de “comunidad indígena” con la 

cual se han podido contrarrestar las ondas del poder dominante colonial.

La idea de comunidad es muy fuerte en términos de racionalidad, de 

operación en la acción, de prácticas culturales. Si no se tiene autonomía 

para creer que uno puede generar una comunidad de sentido, entonces so-

mos fanáticos de la interculturalidad; pero así no lograremos nada. El tema 

es cómo hacemos para construir comunidades autónomas de sentido. Para 

eso deben conocerse los modos de razonamiento de los sujetos, así como 

producir sentido de contracultura al orden.



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 255

Participante

Desde una visión intracultural, es importante la reflexión sobre lo propio. 

Pensamos que no es necesario pensar como maya. Hay que pensar como 

uno mismo. Es fundamental establecer el diálogo intercultural entre comu-

nidades de sentido; así podremos encontrar en la diferencia seres humanos 

con la fuerza suficiente para cargar con su historia, para construir sentido, 

para cuestionar y replantear todo el tiempo su propio proyecto.

Nos preguntamos si toda práctica educativa es perversa. Sabemos que 

puede serlo; sin embargo, la práctica educativa puede ser una constante 

búsqueda común de sentidos, lo cual implica romper con paradigmas y es-

tructuras. La educación dejará de ser perversa cuando contribuya a que los 

huicholes, los nahuas, los mayas y los mestizos, nos encontremos en comu-

nidades de sentido. Un ejemplo claro de esto fue la marcha zapatista. Todos 

queríamos cuestionar el orden desde la legalidad, cambiar la ley; claro que 

no lo iban a hacer, porque los obreros iban a convocar a toda la sociedad y 

luego del mismo modo, los intelectuales, etc. Íbamos a construir el país que 

queríamos y claro que, a los “guardianes del orden”, no les gustó.

Recuperamos una pedagogía de la autonomía que es, más bien, una 

metodología de la autonomía perversa, donde el discurso es desmentido por 

la práctica que rompe con metodologías.

Hugo Zemelman

Ustedes manejan un concepto polémico: ¿qué es la autonomía?

Participante

También nos hicimos esa pregunta que dio lugar a que cada uno de no-

sotros fuera trayendo ejemplos cercanos de lo que hemos entendido por 

autonomía y de cómo se ha vivido en Uruguay o en Paraguay.

Participante

El análisis de la autonomía nos llevó al problema de lo individual y lo colecti

vo; esto nos conflictuó bastante porque la autonomía se confunde con liber

tinaje. De alguna manera sentimos que la autonomía rehúsa esa comprensión: 

no es “sálvense quien pueda”, sino una cuestión colectiva. Por ejemplo, frente 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento256

al Plan Puebla-Panamá, debería surgir un pensamiento autónomo, armado 

desde la comunidad de sentido.

Participante

De alguna manera, todos nos sentimos incluidos en nuestras reflexiones. No 

puedes consentir que la autonomía lleve al individualismo; ¡sí¡, debe respe-

tarse al sujeto como individuo, pero no debe llevársele al individualismo. 

Con relación a lo colectivo, no puedes permitir tampoco que el sujeto se 

diluya. Esta es una contradicción; lo importante es tener conciencia de ella. 

Esto puede permitir la construcción de sentido, formar sujetos, precisar para 

qué y cómo construirse como sujeto autónomo.

Estela Quintar

En este sentido, quisiera contribuir a esta reflexión con algunas conside

raciones: el tema de la autonomía es muy importante en términos de cons-

trucción de sentido, pues implica reconocer que vivimos en un espacio 

heterónomo; heterónomo en términos de una sociedad que marca pautas, 

normas, reglas; de ahí el desafío de ser autónomo. La construcción de autono

mía es social, una especificidad histórica subjetiva y colectiva, una articula-

ción microsocial y macrosocial. 

Quien hace un trabajo profundo sobre el tema de la autonomía es Cor-

nelius Castoriadis,16** quien es uno de los pensadores que más ha trabajado 

este concepto. La autonomía no puede pensarse fuera de la heteronomía, 

es decir, no puede pensarse sin los otros. Por eso es un desafío de cons-

16  ** Cornelius Castoriadis (1922-1997): filósofo, psicoanalista, militante político, pensador 
social, economista… Fue cofundador del grupo-revista Socialismo o Barbarie (que se publicó 
entre 1948 y 1967), desde el que inició una crítica radical de la URSS en particular, y del 
marxismo en general, defendiendo el autogobierno de los trabajadores. Esto –entre otras 
cosas– desembocó en un nuevo modo de pensamiento y reflexión, que halló expresión 
en buena medida en el Mayo Francés de 1968, y se expandió a otros lugares del globo. El 
pensamiento de Castoriadis ha sido uno de los aportes más importantes a la elucidación 
ilimitada sobre el ser humano y la sociedad, en la última parte del siglo xx, abarcando de 
modo profundamente interrelacionado, campos como el de la política, el psicoanálisis, la 
filosofía, la economía, etcétera.



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 257

trucción de sentidos. En términos de un orden heterónomo, el sujeto se 

minimiza al orden establecido.

Participante

Entonces, ¿el horizonte de sentido sería el de la lógica de la liberación?

Estela Quintar

El tema de la autonomía supone conciencia histórica. Es darse cuenta y dar 

cuenta de la especificidad histórica subjetiva y colectiva. Esto es importante 

y exige estar en permanente sospecha de las propias creencias. La sospecha 

epistémica es un instrumento que está en medio: cómo construir un código 

de articulaciones entre cosmovisiones. Pensando lo que se está pensando. 

Hay que cuidar el para qué, porque no estamos hablando de un para la 

muerte, sino de un para qué con sentido de comunidad de vida, de una 

latencia permanente de recreación de esa comunidad. Este es un concepto 

muy importante. Hay que cuidarlo. El tema de la autonomía lo entienden muy 

bien los indígenas; por eso ellos no piden hacer un mundo aparte, sino una 

autonomía en esta complejidad social.

Por otra parte, es importante lo que trae a colación el compañero: obli-

garse a la permanente sospecha, entendida como un acto reflexivo para 

generar conciencia histórica. La sospecha, como acto epistémico, permite 

el reconocimiento de los conflictos, de las vivencias en el propio contexto, 

es decir, el reconocimiento de la especificidad histórica de los fenómenos 

sociales por los cuales transitamos.

5.3. Comentarios finales

Participante

La asistencia a los seminarios es una experiencia formativa muy interesante, 

muy rica; sin embargo, las repercusiones de esto tanto a nivel individual 

como institucional son todavía difíciles de vislumbrar: es, por decirlo de 

alguna manera, como un embrión, algo que apenas se está gestando. Si con-

sideramos las realidades, los contextos en los que nos desenvolvemos cada 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento258

uno, es fácil de entender que los tiempos en los que los frutos de este pro-

ceso se van a ir produciendo, van a ser también distintos; necesariamente, 

los procesos de formación de cada uno de nosotros van marchando a ritmos 

distintos, pero seguramente habrá resultados interesantes. 

Para muchos de nosotros, la oportunidad de estar en estos seminarios 

nos dio la posibilidad de empezar a reflexionar formalmente sobre el tema. 

Algunos hemos realizado cierto trabajo que definimos como de naturaleza 

intercultural. En muchos casos la reflexión sobre lo que esto implicaba no se 

había dado o se había dado de manera todavía muy somera. En este sentido, 

el seminario ha sido muy rico porque ha permitido generar realmente esa 

discusión y, sin duda, los resultados se verán. La posibilidad de venir y tener 

un punto común, un punto de interés que nos une, ha sido algo muy valio-

so, pues nos ha permitido reflexionar sobre nuestra práctica, darnos cuenta 

de algunos equívocos y aprender también de los equívocos de los demás.

Ha sido muy interesante poder escuchar con calma y, sobre todo, a par-

tir de la devolución que se fue haciendo desde lo que nosotros decíamos, 

ver cómo se podrían aterrizar las propuestas que manejan tanto el doctor 

Zemelman como la doctora Quintar. En este sentido, la experiencia formativa 

también ha sido muy interesante, aunque tal vez todavía está en proceso de 

asimilación; esto es una cuestión importante también. Vale la pena resaltar 

la actitud receptiva de todos los participantes. Ha habido mucha disposi-

ción de escuchar al otro, de escuchar tanto sus experiencias como sus puntos 

de vista. No es fácil generar estos espacios con tanta tolerancia, con tanto 

respeto, con tanta disposición al trabajo. Ha sido bastante fuerte e intenso. 

También los organizadores tienen que revisar de manera objetiva qué fue lo 

que pasó y ver cómo se puede corregir.

Una de las cuestiones importantes de resaltar, tanto por las repercusio-

nes que va a tener como por las dificultades que nos han implicado durante 

el trabajo desarrollado en este seminario, es el trabajar con esta perspectiva 

crítica, el cómo aterrizar esto; es algo que sin duda a todos los participantes 

nos ha causado mucho problema, pero por lo que se ha podido ver aquí, 

es una propuesta que nos convoca a seguir haciendo el esfuerzo de generar 

trabajo en esta dirección y desde esta perspectiva. 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 259

Otra de las cuestiones tal vez más interesantes de lo planteado como 

discusión teórica es, el haber explicitado el hecho de aprender a ver la 

realidad de una manera distinta, en términos de percibir las múltiples di-

mensiones que implica la necesidad de diversificar los enfoques con que se 

trabaja, de modificar las visiones con que entramos al trabajo y sobre todo 

la posibilidad de hacer planteamientos alternativos, de construir realidades 

posibles de potenciar.

Participante

Recuerdo un aforisma que en medicina utilizamos: “el ojo ve lo que está 

detrás de él”. Cuando en el primer seminario tuvimos la invitación del doc-

tor Zemelman para construir los conceptos, una lectura decía que el error 

humano, el error fundamental, no está tanto en el juicio, sino en el sistema 

de representaciones que explican el mundo; llegamos aquí con muchos sis-

temas de representaciones, preguntándonos sobre algo común: la intercultu-

ralidad. Aprendimos a mirar, a indagar, a preguntar y con una prescripción 

que creo fue la única válida: el no prescribir, el no dar la receta a la realidad. 

Muchos nos vamos con ese aprendizaje de mirar y a deconstruir lo que está 

detrás de la mirada, o sea, nuestro propio discurso interno.

Una persona me comentó hoy que había cambiado incluso su forma de 

relacionarse con los demás participantes de este seminario. En esta trans-

formación que buscamos del mundo con esta propuesta epistémica didác-

tica estamos aprendiendo a transformarnos a nosotros mismos. Habría que 

rescatar y retomar mucho más en el trabajo de reflexión las categorías de 

hegemonía, explotación, globalización y, sobre todo, las que se oponen a 

ello: los proyectos sociales, los proyectos de futuro, los mundos negados, 

los mundos que se resisten, los cuales son términos que estuvieron saliendo 

con mucha constancia en esta mesa, así como los de sujetos sociales o sujeto 

social emergente. Esta es una comunidad crítica que puede tener continui-

dad. El desafío está en darle continuidad a este núcleo de buen sentido para 

potenciar los proyectos a los que nos sumamos; estos proyectos que quieren 

una vida buena.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento260

Participante

Nuestra experiencia en estos tres encuentros ha tenido sólidas orientacio-

nes, lo que ha posibilitado, efectivamente, un ambiente de construcción del 

imaginario colectivo y, sin lugar a dudas, se ha logrado establecer y con-

solidar un espacio de reflexión y de análisis sobre este tema emergente. La 

experiencia de estos encuentros ha sido un proceso sistemático de diálogo, 

un intercambio de saberes. 

Esto nos compromete con ese campo amplio de posibilidades de sen-

tido. El desarrollo de este proceso nos ha permitido transitar por diversos 

estadíos y diferentes perspectivas para el análisis de la interculturalidad, a 

partir de categorías centrales como el conocimiento y la perspectiva epis-

temológica y metodológica que Estela Quintar no dejó muy puntualmente 

de mantener. Un gran aprendizaje es que efectivamente la evaluación y la 

sistematización no se agotan en la recuperación crítica de la experiencia

Finalmente todo esto contribuye a recrear nuestra propia práctica social, 

nuestras experiencias, nuestros proyectos. El conocimiento del sujeto es lo 

que nos puede dar perspectiva para instalarnos en ese horizonte común 

tejido a partir del sujeto indígena y de su propia historicidad. 

Participante

La reflexión que hemos tenido en las dos sesiones, ha sido muy pertinente 

para mí. Siento que aporta mucho la reflexión que como persona y como 

grupo de trabajo de Hopelchén17 y la Península estamos teniendo respecto 

a la revisión del papel de las organizaciones civiles que tenemos en las re-

giones rurales frente a lo que se llama el desarrollo. Esto nos lleva a generar, 

a acompañar y a facilitar el impulso de propuestas alternativas endógenas 

de desarrollo; para mí sí fue muy pertinente y enriquecedor, aunque tam-

bién viví cierta dificultad para apropiarme de todos los conceptos que en 

cascada se dejaban venir, así como de los cuestionamientos teóricos y me-

todológicos que de repente sentía que eran demasiados para mi capacidad 

17  Región del estado de Campeche. Este municipio fue asiento de importantes núcleos 
mayas, así lo demuestran los sitios arqueológicos que se encuentran diseminados por todo 
el estado.



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 261

de apropiación. En ciertos momentos llegué a preguntarme si no estábamos 

propiciando en estos espacios interrelaciones interculturales una distinción 

entre los más académicos y los que no somos tan académicos y que, por 

tanto, tenemos otras vivencias cotidianas muy demandantes y cuestionantes, 

pero también muy potenciadoras. 

Finalmente, me quedo con un saldo positivo sobre la importancia de la 

sospecha epistémica como parte del método. Uno quisiera apropiarse de más. 

Visualizo que esto es muy importante. Por otro lado, quiero resaltar que fue 

también una gran oportunidad para conocer el trabajo que otras personas 

vienen realizando en distintas partes y reconocer que puedo sentir empatía, 

admiración y curiosidad por estos esfuerzos cotidianos. Ahora vamos a ver 

cómo repercuten estos cuestionamientos teóricos metodológicos en nuestras 

trincheras, nuestros rincones de trabajo.

Participante

No tengo una práctica educativa directa y eso pesa de alguna manera en la 

construcción que todos estamos haciendo aquí; pero, para nada estoy ajena 

a la reflexión. Me tiene muy apasionada la parte epistémica como posibi-

lidades de mirar la vida, de construirla, de otorgarle sentido. El seminario 

ha sido un encuentro con interlocutores, con voces que están indagando 

también sobre categorías cuyo sentido no me había apropiado, como la 

de sujeto social, que me permite agrupar otra serie de categorías de otras 

disciplinas.

Este proceso implica no sólo otorgar nuevos sentidos, sino la pérdida de 

otros sentidos. Ello me ha llevado a detenerme desde hace rato en el sentido 

de lo que hago. Esto ha implicado cambios de visión y de formas de relación 

y de acción, lo cual me ha empujado, afortunadamente, a espacios como 

este seminario que me permiten decir “¡ah!, estas pistas iban por aquí”.

Aunque no soy filósofa, el asunto epistémico me apasiona desde hace 

mucho tiempo, porque me parece clave para esta construcción un cambio 

de mirada, de visión, que se transforme en una forma de actuar. Me parece 

que debemos seguir trabajando colectivamente.

Agradezco este espacio, este gran intento de entrar en contacto directo 

con el sujeto y sus emociones; esto es valiosísimo para mí. Me parece muy 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento262

rico establecer espacios de encuentro con cierta continuidad, porque se cons-

truye un referente colectivo necesario, justamente, para después entrar en ac-

ciones de construcción diferentes; solos no vamos a ningún lado. Esto da un 

hilo conductor a todo lo que hacemos, para posteriormente formar una red.

Participante

La participación en este tipo de eventos nos permite reflejarnos más allá 

de lo cerrado de nuestros contextos y abrir la reflexión, con la orientación 

que nos dan los especialistas en el tema, a ideas de cómo nos comportamos 

ante los otros, porque en el caso de Guatemala, los hermanos que tratan 

la interculturalidad no están claros si es sólo para el maya o para el indíge-

na nada más. Es necesario buscar cómo llenar ese vacío. Esto me permite 

llevar ideas a mi país sobre cómo vamos a dar tratamiento a lo que es la 

interculturalidad; de esa manera, los indígenas vamos a tener un lenguaje 

común, aunque entiendo ahora que la interculturalidad no es solamente para 

nosotros como indígenas, sino para la nación, independientemente de quién 

la conforma.

Tenemos que descubrir el problema, ver de dónde viene. Eso es lo más 

relevante para mí, pues nos lleva a una reflexión que nos permite unificar 

criterios y regresar un poquito atrás para ver dónde estamos, qué estamos 

haciendo y qué queremos hacer para encontrar el punto de partida, es decir, 

que no haya choques más adelante.

También estoy muy agradecido. En nombre de mis hermanos que con-

formamos nuestro país, les doy las gracias por permitirnos el espacio; es-

peramos que no sea la última vez, sino que haya un seguimiento y, de esa 

manera, tengamos claro qué queremos alcanzar como país.

Participante

La satisfacción de que nos hayamos encontrado me lleva a agradecer en lo 

personal a cada uno y una de los participantes, porque me parece gente 

honestamente entregada a algo que tiene que ver con la justicia y con la 

dignidad humana. Muchas gracias a Hugo y a Estela. Los aportes que us

tedes hicieron son políticamente muy relevantes, teóricamente muy inte-

resantes. 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 263

Por último, me gustaría que otras personas pudieran, de alguna manera, 

recibir también el beneficio de este encuentro y de este trabajo; desearíamos 

que se generaran publicaciones tanto digitales como impresas. Si decidiéra-

mos continuar y esto fuera posible, nosotros estaríamos dispuestos, con todo 

el apoyo, a continuar esta reflexión latinoamericana intercultural. Tengo la 

esperanza de que este tipo de espacios redunden en el bien de todos.

Participante

Estos eventos me ayudaron mucho. Dieron luz a mi visión profesional sobre 

cómo potenciar sujetos. Me llevo muchos cuestionamientos. La parte que 

viví más intensamente en el segundo seminario es cómo nosotros, agentes 

externos, cuando trabajamos con una población rural o marginada, quere-

mos siempre hablar por ellos: “es que las mujeres indígenas dicen”. En el 

segundo seminario me asumí preguntándome qué pienso en relación con mi 

trabajo con las mujeres indígenas. La reflexión sobre la interculturalidad 

me dio mucha luz acerca de cuáles son mis aportes y cómo puedo desper

tar mis capacidades para ayudar a las compañeras de la región donde trabajo 

a partir de problematizar. Me ha costado mucho trabajo apropiarme de la 

cantidad tan inmensa de conceptos que hemos visto aquí; me parecen muy 

valiosos y estoy haciendo el esfuerzo de apropiármelos y de utilizarlos ade-

cuadamente.

Me parecen muy enriquecedores estos espacios para mi práctica cotidia

na y muy valioso el trabajo que cada una y uno realiza en sus regiones. Apren

dí que lo que hacemos en la academia, en la escuela y en las organizaciones 

civiles, es aportar elementos valiosos. Tenemos también nuestros errores, 

pero a partir de estas reflexiones me voy fortalecida. Los elementos que se han 

vertido aquí nos ayudarán a reflexionar de manera sistemática sobre nuestra 

práctica. Una sugerencia es que ojalá siguieran celebrándose estos semina-

rios para poder reflexionar también sobre la globalización y el desarrollo 

local, pues finalmente estamos insertos ya en este proceso.

Participante

Los aprendizajes que hemos adquirido en los tres eventos provocan en noso-

tros algunos grandes retos. Como grupo de Guerrero estamos involucrados 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento264

en el ámbito intercultural y esto lo tenemos que enfrentar en equipo e inclu-

so incorporar a otros sujetos que nos vengan a reforzar, lo cual no es nada 

fácil. Adquirimos los elementos básicos conceptuales, aunque éste es hasta 

cierto punto el gran problema: cómo ir descifrando estos conceptos y poder 

ubicarlos de acuerdo con las necesidades que se nos vayan presentando en 

nuestras realidades. Quisiera agradecer a los organizadores su amabilidad y 

por la aceptación de esta delegación de Guerrero, porque somos muchos los 

que venimos; en cambio de otras entidades son contados. Esto lo vamos a 

valorar para poder ampliar la cobertura. Ojalá que tengamos otros momen-

tos de reunión para continuar indagando sobre el conocimiento.

Hugo Zemelman

Hay dos formas de cerrar este Encuentro: una, diciéndoles a ustedes que me 

parece muy estimulante, que estamos todos muy contentos y de acuerdo; la 

otra, diciendo algo más que eso. Dentro de ese espíritu de satisfacción quie-

ro señalar algunas cuestiones necesarias de plantear, como es el desafío 

que ustedes están enfrentando desde hace ya mucho tiempo. Son desafíos, 

diría yo, antiguos, por lo tanto, si son antiguos, lo primero es preguntarnos 

por qué seguimos con los mismos desafíos.

Me produce la sensación de que a veces se hacen discusiones de toma 

de conciencia para después volver a cometer los mismos errores; lo que estoy 

señalando no es grato, pero es necesario. Si hay una palabra que me produ-

ce rechazo es la palabra sistematización, porque con esta palabra se callan 

muchas cosas y se vuelven a cometer los mismos errores. Recuerdo que por 

lo menos desde finales de 1970, he tenido oportunidad de establecer diálo-

go con grupos como los de ustedes; nos hemos reunido en varios lugares, 

hemos entrevistado a gente que ha trabajado en diversos lugares de México, 

nos hemos reunido en el Colegio de México y las conclusiones siempre 

fueron: sistematicemos, sistematicemos de nuevo lo sistematizado y así su-

cesivamente sistematizando. Se cometen errores profundos ¿Sistematizando 

qué?, es la pregunta que les dejo planteada. 

De un grupo como el de ustedes, me alegra mucho escuchar lo que he 

escuchado, pero tienen que asumir algunos compromisos más allá de los 

que ya han asumido. No estoy cuestionando los compromisos que justifican 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 265

que estén trabajando en lo que están trabajando; no hablo de ese compro-

miso. Estoy hablando más bien de llamémoslo así, aunque esto pueda sonar 

pueril, de compromisos profesionales en relación con el propio quehacer. No 

basta simplemente hacer saludos a la bandera y hablar de lo hermoso que es 

la solidaridad y de lo bellísimos que son los compromisos éticos, porque 

esto lo vengo escuchando desde hace más de 20 años y aquellos grupos 

humanos que creyeron en esos compromisos éticos siguen peor que hace 

20 años. Han hecho experimentación tras experimentación; no se valen las 

experimentaciones sociales como las de laboratorio, que han jugado con 

grupos de campesinos haciéndoles cambiar, por ejemplo, proyectos de pro-

ducción o de desarrollo social, para después abandonarlos. No digo que 

este sea el caso de ustedes, pero es parte de la historia; por lo tanto, hay 

que recordarla.

Cuando hablo aquí del compromiso, me refiero al compromiso profesio-

nal en un sentido amplio, que es tomar conciencia de qué es lo que pasa, 

del por qué no se puede progresar como se requiere, porque esto no es un 

problema de buenas intenciones. Todos tenemos buenas intenciones, pero 

el problema es que los espacios para diseñar políticas alternativas para los 

grupos, como los que atienden ustedes, son cada vez más pequeños; por lo 

tanto, las autonomías posibles son cada vez más débiles. Eso hay que asu-

mirlo fríamente, con lucidez. Es por eso que me parece muy importante lo 

que aquí se señalaba con respecto a los tres seminarios: tiene que salir algo 

más que simplemente decir: escribamos nuestra experiencia. Sí, eso siempre 

se ha hecho y es parte de lo que llamo sistematizaciones, muchas de ellas 

fuertemente dolosas. 

El gran problema de fondo que tienen ustedes es comprender en su 

cruda realidad, sin prejuicios, sin reduccionismos ideológicos, sin preferen-

cias valóricas, lo que son los colectivos sociales que pueden en un momento 

determinado ser sujetos. Entonces, la pregunta que cabría hacerse es: ¿cuándo 

pueden ser sujetos y cuándo dejan de ser sujetos? Aquí estamos enfrentando una 

cuestión importante: entender lo que es un grupo humano cohesionado y 

que tenga proyecto, lo cual no está garantizado. 

También aquí hay graves problemas metodológicos que no están re-

sueltos y que se sintetizan en la siguiente frase: comprender lo que es un 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento266

colectivo en términos de sus posibilidades de ser o no ser sujeto supone plan-

tearse de inmediato la segunda cuestión: ¿qué es el sujeto? Este concepto, que 

sin duda usamos todos los días y que ustedes mismos tienen que utilizar en 

sus propias discusiones, tiene significaciones confusas y esa confusión no es un 

problema de ideas claras; la confusión viene de la complejidad misma del 

fenómeno. Aquí tenemos que trabajar desde la exigencia de esas realidades 

sociohistóricas que tenemos adelante y que son hechas por los grupos hu-

manos a quienes ustedes están atendiendo en estos momentos en distintas 

direcciones.

El conformar un espacio de reflexión formal es importante. Las reflexio-

nes que están haciendo ustedes en sus discusiones cotidianas en su trabajo 

son muy intensas, pero aquí se trata de una reflexión diferente: es formal en 

el sentido de que es una reflexión de distanciamiento del trabajo para verlo 

mejor; esto exige un cierto rigor, una cierta organización que representa un 

paso de avance para no seguir repitiendo las famosas sistematizaciones. Se 

plantea un problema muy profundo, que, en este momento no se puede 

resolver en el cenáculo académico. Todas las cuestiones metodológicas vin-

culadas a la problemática de los sujetos sociales no pueden resolverse sola-

mente en la academia, porque requiere de personas que como ustedes estén 

en contacto directo, constante y permanente con esas realidades vivas; pero, 

a la vez, supone tener conciencia de la responsabilidad que eso implica.

El hecho de que el problema de los sujetos sociales sea un agujero ne-

gro no es casual; se debe a muchos factores: uno es de orden metodológico 

que es, quizá, el más complejo. Pero también se debe a otro hecho vincu

lado con la pugna ideológica del mundo de hoy, es decir, a un punto de 

choque, de confrontaciones entre posturas ideológicas, filosóficas y políticas 

en cuanto a las concepciones del hombre y de la sociedad, es la discrepan-

cia en la teorización de lo que son los sujetos sociales. 

Quiero destacar que sería muy importante que asuman el compromi-

so de crear ustedes mismos un espacio de reflexión formal acerca de los 

problemas metodológicos para el conocimiento de los sujetos sociales. Este 

es un desafío que aparentemente les pongo aquí como una suerte de cejo 

técnico profesional, porque detrás de este enunciado está todo un pro-

blema de carácter cultural y político de primer orden. Es importante que 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 267

entendamos esto como un eje ordenador de casi todos los problemas que 

se puedan plantear sobre la realidad social –aquí entramos en otro tipo de 

consideración–, porque el conocimiento cabal de los sujetos sociales en to-

das sus formas, es la piedra de toque para cualquier lectura alternativa de 

la realidad. 

Si hoy o el día de mañana queremos decir que debemos transformar 

la educación o las concepciones del desarrollo económico para superar el 

desarrollo económico ceñido a una racionalidad depredadora –lo que los 

economistas definen como desarrollo autosustentable– o si pensamos rea-

lizar estudios de migración, estudios de recursos naturales, de la familia, de 

la salud, etc., para construir un conocimiento que permita definir políticas 

alternativas de desarrollo tanto económico, social como cultural de las rea-

lidades de los países, debemos entender que todo debe pasar por el sujeto, 

porque podemos obtener hermosos diagnósticos y elaborar las descripcio-

nes más olímpicas posibles, pero si éstas carecen de sujeto se quedarán sólo 

en el papel.

El problema que caracteriza al momento actual de América Latina es 

que existen muchos discursos sin sujeto. Cuando hablo de sin sujeto no 

estoy diciendo sin persona; por supuesto, los discursos son elaborados por 

personas, sujetos. Estoy hablando de sujetos sociales, sujetos con fuerza. 

Podemos encontrarnos con muchos sujetos que no reconocemos como tales 

y que, por lo tanto, no llegan a tener su propio discurso. Esto tiene que ver 

con el problema de la alternativa, pues si no se resuelve quiénes son los 

sujetos que pueden empujar políticas diferentes del orden que sea, nos que-

damos en el discurso y los estudios, en el mejor de los casos, son discursos 

puramente retóricos, probablemente útiles asistencialmente, pero en ningún 

caso van a ir más allá de estos límites. 

Este es un punto que ustedes deben procesar porque es delicado, pues 

significa que el trabajo que están haciendo o podrían llegar a redefinir en el 

futuro, es uno más concreto. Me refiero a un trabajo concreto en términos 

de un inicio de vínculo con la posibilidad de constituir sujetos, con todo lo 

que ello implica en términos de ritmo y de tiempo. Nada de esto es rápido. 

Estamos frente a realidades imprevisibles. Lo que es importante es la rela-

ción existente entre la reflexión metódica y el problema de las alternativas; 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento268

no hay alternativa que pueda mostrarse como viable si no hay un cono-

cimiento seriamente construido que lo muestre; se requiere de voluntad, 

generosidad y solidaridad; de un conocimiento que se construya desde esos 

parámetros valóricos, que de alguna manera están representados por gente 

como ustedes.

El problema de las alternativas es, en este momento, un imperativo histó-

rico. Por eso decía que los espacios de autonomía de los grupos subalternos 

son cada vez más difíciles de descubrir; cada vez es mayor la subalternidad 

y quieran o no en ese contexto están ustedes situados. 

Creo que seminarios de esta naturaleza tendrían que contribuir a enri-

quecer la reflexión sobre cómo se están manejando ustedes en esta situa-

ción histórica que es sumamente importante de comprender. Esto nos lleva 

a una tercera cuestión. El desafío aquí es –mirado ahora en el ámbito más 

acotado, modesto, concreto de sus espacios de trabajo– el poder reconocer 

realidades potenciables, lo cual plantea un problema metodológico. Si hay 

algo que justifica la idea de reconocer esas realidades en el ámbito cultural, 

político, social, institucional, tecnológico, etc., es precisamente el hecho de 

que la realidad potenciable es la única que me permite hacer lecturas alter-

nativas, de otro modo permanezco encerrado en el curso dominante de los 

acontecimientos. 

Si no pueden reconocerse dichas realidades en el contexto, evidente-

mente las posibilidades de lecturas alternativas son mínimas. No bastan los 

discursos ideológicos. No digo que no sean importantes o que no importen 

los valores. Son importantes porque dan fuerza; son la fuerza de la espe-

ranza. Un buen discurso metodológico no puede construirse si no hay un 

sentido de historia, si no hay una perspectiva de futuro, porque si no hay 

un valor que los impulse, se pierden en el detalle, en la técnica –que es un 

poco lo que le pasa a las malbaratadas ciencias sociales de estos días, que 

tienen mucha técnica y pocos valores, poco pensamiento–. En ese sentido, 

me parecen importantes la ideología, la filosofía y los compromisos éticos, 

pero esto no basta: es necesario que desde esos valores ustedes sean ca-

paces de construir un discurso “metodológico”, para poder reconocer estas 

realidades potenciables que son la condición sine qua non para impulsar 

lecturas alternativas, aunque sean a microescalas. El poder se construye 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 269

desde abajo, desde lo micro; en ese sentido ustedes pueden llegar a tener 

un gran poder; digo que pueden llegar a tenerlo, porque no lo tienen, pero 

quizá llegarán a tenerlo más que los miembros de la academia formal. 

Un cuarto problema consiste en desarrollar algo que se dio como un 

ejercicio incipiente, pero de manera insuficiente: problematizar la realidad 

que tengo adelante. El otro paso es poder pasar de esa problematización 

a lo que aquí se reclamaba como los momentos metodológicos operativos. 

En la discusión, para bajar el nivel de abstracción; se llamaba a esta pro-

blematización modo de razonamiento, aunque dicho así suena como una 

tarea fluida; pero, no lo es, porque estamos socializados por otros modos 

de razonamiento que nos impiden plantear esa problematización. Esto no 

es casual, pues no se trata de problemas de coeficientes intelectuales, sino 

culturales, de condicionamientos sociales que vienen de la escuela básica 

y pasan por la universidad. Todos tenemos la dificultad de problematizar. 

En alumnos de diversas instancias académicas universitarias de México y 

también de fuera de México, el síndrome es el mismo, por lo tanto, este es 

un hecho social, no un problema de formación, un estilo. La capacidad de 

problematización no se desarrolla cuando se lee la realidad desde los libros, 

sino cuando se leen los libros a partir de la realidad que conforma la propia 

historia personal. 

Ustedes deberían plantearse los problemas a través del contacto directo 

con los grupos; poseen una enorme capacidad de problematización que no 

están aprovechando ni ejerciendo, porque piensan, quizá, que para poder 

formular problemas y distinguir lo real de lo imaginario, el problema real 

del síntoma, tienen que leer treinta libros que todavía no han leído. Aquí se 

plantea la cuestión metodológica como una forma de razonamiento que no 

se retroalimenta solamente de las lecturas de textos académicos, sino de la 

experiencia, de saber leer tanto la experiencia propia como la ajena; en ese 

sentido ustedes tienen un gran capital; esto es importante, porque la capaci-

dad de problematización es, en el fondo, problematizar lo que veo.

La problematización de cualquier hecho social, fenómeno o situación 

que estén enfrentando requiere resolverse porque lo exige la realidad mis-

ma y no el gusto del investigador; esto es, los fenómenos que ustedes están 

analizando –de salud, educación, organización o de lo que fuere– son 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento270

fenómenos históricos. Por simples que parezcan o muy claros de describir 

son en realidad más complicados, porque eso que llamo salud o deserción 

escolar puede ser un síntoma de algo que no estoy viendo. Si queremos 

realmente reactuar sobre la realidad, no podemos hacerlo sobre el síntoma 

sino sobre aquello que está oculto; esto obliga a uno a estar alerta.

 La problematización es una manera de pensar, un modo de razonar; 

no es un problema que ustedes vayan a resolver diciendo: “pongo todo en 

duda”. No basta. Sería un primer paso, pero el segundo y tercer paso es: 

¿cómo salgo de la duda?, lo cual supone formas de razonamiento que son 

parte de las cuestiones metódicas. 

Por último, quiero mencionar que no es posible resolver las cuestiones 

que les he venido reseñando ni tampoco construir una lectura alternativa de 

la realidad, si quien elabora el diagnóstico o el diseño de políticas determi-

nadas no se mueve con una cierta visión de futuro; si no hay visión, no hay 

posibilidad de conocimiento crítico. El punto está en que no se confunda 

lo que es la visión de futuro con el conocimiento, porque eso significaría 

que ustedes estarían reemplazando el conocimiento por posturas valóricas 

o ideológicas. No estoy diciendo eso; digo que sin éstas es muy difícil cons-

truir un conocimiento que pueda llegar a cuestionar esas exigencias valóri

cas. Por ejemplo, si quiero diseñar políticas que favorezcan la autonomía de 

la que hablaban ustedes, no debo construir una estrategia de autonomía si 

no tengo un valor de la autonomía; pero, a la vez, este valor no resuelve 

el problema de cómo ser autónomo, lo que supone un conocimiento más 

fino, más preciso. Estoy hablando de cuestiones elementales sobre lo que 

se podría hacer para liberar a grupos sometidos, viéndolos desde adentro, 

en sus contradicciones, con todas sus limitaciones, sus pequeñeces, sus mez

quindades y egoísmos, así como sus propias explotaciones internas, sus 

estratificaciones y diferenciaciones sociales, que son parte de la realidad; es 

decir, si no soy capaz de penetrar en estos aspectos, mi valor de construir 

políticas de reivindicación en cualquier campo, se deshace por sí solo.

Hoy en día vivimos un gran desconcierto. Tenemos que reaccionar con-

tra la idea de que “ya no hay de otra/que hacer lo mismo/que me dicen 

/qué hay que hacer”. Esta es la máxima expresión de la hegemonía, que 

resulta de no entender y de no hacer el balance de los errores cometidos en 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 271

el plano de las organizaciones sociales, de las políticas públicas, del desa-

rrollo económico... Sin embargo, podríamos señalar una lista de aciertos. En 

lo particular pienso que se aprende más de los errores que de los aciertos, 

pero en América Latina hay una gran amnesia en el mundo intelectual, en 

la intelectualidad clásica. No hay un balance de las grandes derrotas de 

los movimientos populares, campesinos, obreros y los proyectos populares 

nacionales. No existe un balance interno. Lo tenemos que hacer. Esto que 

decimos es aplicable a todos los países de América Latina, tanto en el plano 

microsocial como en el macrosocial. La historia de las llamadas políticas de 

desarrollo rural o de desarrollo agrícola y, en concreto, las experiencias de las 

reformas agrarias deberían estar fresquísimas en aquellos de ustedes que 

están trabajando con campesinos, así como los errores de las políticas de 

organización campesina y los de las políticas de capacitación campesina, 

que fueron monstruosos, porque muchos de sus errores, se siguen repitien-

do hoy en día. 

Con esto, reivindico la reflexión que ustedes mismos reclaman. Hay que 

tomar conciencia no solamente de las situaciones microsociales. Creo que el 

de ustedes puede ser, en gran medida, un trabajo para llevar a cabo en el ám

bito de lo macrosocial, por decirlo de alguna manera. La macrohistoria está 

en la microhistoria, lo macrosocial está en lo microsocial. Hablamos, por 

ejemplo, de comunidades como diferenciando el aula de la escuela; sin em-

bargo, tanto en una comunidad como en un aula está toda la sociedad. Más 

allá de nuestros gustos teóricos y pedagógicos, en esos espacios están ahí 

muestras de habitantes que habitan una determinada superficie y que tie-

nen elementos comunes en el plano cultural. Ustedes tienen el privilegio de 

poder estudiar lo microsocial sin desvincularse de lo macrosocial; esto lo 

destaco porque hoy, más que nunca, es necesario reforzar lo que podríamos 

llamar estrategias de investigación; pero, también de movilización social de 

lo microsocial, lo cual se vincula con los problemas de las heterogeneidades 

y de las autonomías. 

Diría que en el mundo están surgiendo nuevas formas de diseñar po-

líticas. En América Latina hay varios ejemplos interesantes, como es el de 

comenzar a enfrentar los desafíos de la sociedad nacional desde espacios 

que no son los nacionales. Comienzan también a emerger otras formas de 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento272

construir proyectos con nuevos tipos de sujetos sociales en lo local y, por lo 

tanto, otras formas de impulsar políticas sociales, económicas, etc. Ustedes 

están ubicados en la posibilidad de comenzar a atender esas problemáticas para 

que de aquí salga algo más que decir: “nos conocimos mejor, somos muy 

buenos amigos”.

Aquí he subrayado solamente una de las múltiples formas de relación 

existente entre los compromisos valóricos y el conocimiento, aunque tradu-

cidas a prácticas investigativas que muestran lo que mencionábamos: deve-

lar lo que se oculta para construir realidades potenciables.

Participante

La política internacional y la del Estado tienen como paralelo el auge de las 

políticas neoliberales de desmantelamiento de la cooperación internacional. 

Por eso creo que tenemos que ser astutos en la forma en cómo consolidamos 

nuestros compromisos profesionales con otros sujetos sociales. Me atrae mu-

chísimo la consigna de los problemas metodológicos para el conocimiento 

de los sujetos sociales, pero no la desprendería de la reflexión intercultural 

porque, así, el tema del conocimiento podría asumir una perspectiva etno-

céntrica. Proviniendo de nosotros, tengo el temor de que esto derive en una 

forma de conocimiento que disocie la teoría de la práctica o que absolutice 

las propuestas valóricas o ideológicas con las cuales se pudiera formar un 

pensamiento crítico para tensar el cambio en la región. Reconocer realida-

des potenciales implica también reconocer conocimientos potenciales diver-

sos en grupos culturalmente diversos. Si la consigna implica una concepción 

intercultural del conocimiento, la suscribimos enteramente.

Participante

Valdría la pena considerar esto de la búsqueda del grupo formal reflexivo, 

pues incluso en la misma palabra reflexivo están tomados en cuenta los 

modos de razonamiento, lo que tiene que ver también con la propuesta di-

dáctica. Llama la atención el constatar como un hecho social la incapacidad 

de problematizar, de encontrar un juicio correcto de las cosas. Creo que 

esto tiene que ver con un fenómeno de apropiación del razonamiento de 

uno mismo. Es necesario llevarlo a un plano consciente; esta es una tarea, 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 273

porque si no otro va a pensar por uno mismo. Este es riesgo, no hay un pro

ceso de autoapropiación.

Participante

Precisamente, lo que estamos planteando ahora es buscar lo que se oculta, 

lo que se oculta, por ejemplo, en el caso del Plan Puebla-Panamá. Hace un 

mes y medio tuvimos un taller con Andrés Barrera sobre los corredores 

industriales en la Sierra huichola. Vimos problemas muy concretos como 

un proyecto de carretera que quieren hacer pasar por la Sierra huichola. De 

ahí surgieron los saberes contextuales que son una de las herramientas más 

importantes de la interculturalidad, según los maneja Raúl Fornet en sus 

textos. Pienso que esto es lo que se oculta y es lo que hay que potenciar. 

El problema metodológico es cómo llegamos a esos saberes contextuales, a 

conocerlos tal como son sin ponerles nuestra coraza ideológica o cultural, 

sino amarrándolos como vienen. Ésta va a ser el arma contra el Plan Pue-

bla-Panamá, a favor de un desarrollo diferente. Esto, que es un poco de lo 

que aprendí ahora, nos lleva a cuestionar el sentido de nuestra práctica, a 

no estar buscando sentido al otro sino a nosotros mismos, es decir, que 

nuestra práctica se cargue del sentido, discutido colectivamente, para poder 

plantearlo a las mismas comunidades con las que trabajamos, académicas o 

de cualquier tipo.

Participante

Se ha estado hablando de nuestra formación como personas que nos involu

cramos con esta problemática. Siento que, a veces, cuando usamos el término 

de formación no se le dimensiona, aunque pareciera algo fácil de conseguir. 

Un factor común de los tres seminarios ha sido que la mayoría de los parti-

cipantes hemos terminado con un desconcierto tremendo, porque se nos ha 

puesto en tensión por razones diversas. Esto tiene una parte positiva en el 

sentido de que nos está obligando a movernos del sitio en donde solíamos 

estar cómodamente instalados. En términos formativos esto tiene un mérito 

grande, pero quisiera que reflexionáramos en que si a este sismo no se le 

acompaña, no se le da seguimiento, propiciaría desencadenamientos diver-

sos. En muchos de los compañeros, y yo mismo lo he reconocido en mi 



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento274

persona, he percibido inmovilismo, porque de repente tenemos que dudar 

de todo, porque de repente descubrimos que lo que solíamos hacer no está 

bien hecho, porque descubrimos que podíamos cometer muchas barbari-

dades; nos dimos cuenta del potencial de daño que podíamos causar y eso 

generó pánico. Insisto, eso puede tener una parte buena porque nos hace 

responsables de lo que hacemos, pero la otra cuestión es por dónde cami-

nar. Me parece pertinente reconocer la necesidad de acompañar esto con 

la contraparte metodológica, porque de otra manera existe el riesgo de que 

varios de nosotros nos quedemos flotando. Este es un proceso de cada uno 

de nosotros, que está moviendo las concepciones mismas del mundo. Esas 

son cosas con las que no se juega. Asumamos colectivamente el compromi-

so de darle seguimiento. Tratar de ver el mundo desde esta óptica distinta 

no es evidentemente una cuestión sencilla. 

Hugo Zemelman

Quiero hacer unas últimas consideraciones. Es muy cierto el riesgo. El pe-

ligro de una mirada al cuestionar el modo habitual de ver las cosas, puede 

generar un cierto inmovilismo en mucha gente; pero ahí es donde habría 

que distinguir situaciones. El inmovilismo puede estar provocado por un 

cuestionamiento generador de una sensación de impotencia, de falta de 

salida. En la medida en que las personas han trabajado convencidas de que 

hay una salida a los problemas y de pronto cuestionan esa salida, se genera 

esta sensación de angustia. Ello puede causar problemas importantes, incluso 

psicológicos, por lo tanto, el problema no está en quedarse ahí ni en cam-

biar mecánicamente la forma de mirar, pues eso puede llevar a lo que estoy 

señalando. Creo que el problema está en que el cambio de mirada sea bien 

planteado en términos metodológicos, porque entonces la sensación de im-

potencia es reemplazada por otra que puede ser, por ejemplo, la necesidad 

de búsqueda.

Es muy distinto decir: no hay salida, a decir ésta no funcionaba pero 

tengo elementos para buscar otras más. Lo que hacemos con esto es par-

te de la construcción de conocimiento y de pensamiento. La realidad no 

está tan claramente organizada ni podemos pretender que el discurso, por 

magnífico que sea, que nos ha inspirado y orientado durante tiempo, sea el 



Interculturalidad y conocimiento. Un espacio de debate ético-político 275

único posible de aplicar para resolver los problemas. Estamos simplemente 

cuestionando los encuadres conceptuales, vale decir: cuestionando concep-

tos, buscando otros conceptos, con la plena conciencia de que es una bús-

queda, un constante ajuste de posibilidades. 

El problema de los conceptos no es solamente un ejercicio lógico de 

buscar, construir y desechar: significa buscar caminos y desechar caminos. 

No es un mero juego retórico ni tampoco uno puramente formal. Para hacer 

ese juego se requiere de lo que ustedes mismos estaban reclamando como 

discusión metodológica. Es importante que interpreten bien lo que voy a 

decir: no es malo sentir angustia; el problema es cómo graduarla. El hombre 

que no siente angustia y vive la quietud de la certeza, no busca y cuando 

se le cuestiona por lo que está haciendo con absoluta certeza, ese hombre 

queda inmóvil; he ahí una cuestión muy importante que tiene que ver con 

lo que se decía aquí: diría que sería muy buena estrategia comenzar a orga-

nizar este espacio de pensamiento formal, no con cuestiones especulativas, 

sino con problemas reales de su vivir en este momento. 

La primera tarea por hacer sería hacer un listado de cuáles son los pro-

blemas descritos como no resueltos y, que al no resolverlos, impide que las 

políticas que ustedes están pretendiendo propender no puedan aplicarse o 

bien un listado de cuestiones no resueltas que al tratar de resolverse como 

ustedes piensan que es el modo correcto de hacerlo, resulta que producen 

consecuencias contrarias a las deseadas. Sería bueno constituir un grupo 

de trabajo formado por los participantes con mayor proximidad geográfica, 

hacer un listado y distribuirlo. Ello podría servir para hacer una primera 

clasificación de los problemas. Cada uno de esos tipos de problemas plan-

tea otros de orden metodológico de diferente naturaleza. Habría que dar un 

paso más: hacer un listado de problemas, procesarlos y hacerlos circular.

Esta sería la primera conclusión que permitiría constituir un espacio de 

reflexión organizada para compartir las experiencias, evitar el aislamiento, 

tomar en cuenta la diversidad de trabajos y, por lo tanto, la variedad de pro-

blemas metodológicos que enriquezcan el debate.





277

A modo de epílogo

Finalizando una de las últimas correcciones de este texto, muere en acto 

amoroso por la libertad, la esperanza y la dignidad, Ramona; mujer indíge-

na y pobre que, desde la selva lacandona,18 trabajó incansablemente por la 

dignidad de las mujeres indígenas y la justicia y autonomía de sus comuni-

dades.

Indudablemente, y más allá de la opción política y/o política partidaria 

que cada uno de nosotros tenga, no podemos dejar de hacer un homenaje a 

su memoria, y con ella a la memoria de tantas otras mujeres anónimas que, 

desde distintos puntos de nuestro país, día a día, van conquistando espacios 

para hacer presente lo invisible. La muerte, esa presencia ausente que nos re

cuerda la vida, puede ser una enemiga dolorosa, pero también puede ser 

un abrazo de descanso para mujeres que, como Ramona, dejan la vida en 

cada punto bordado y en cada caricia dada, y en esa vida además de bordar 

la subsistencia fueron dejando –en cada puntada– huella profunda; sin 

embargo la muerte, que nos recuerda la vida, es también una enorme roca 

donde, con el cincel de la palabra y el acto, escribir memoria e historia.

Ramona, estarás siempre en nuestra memoria y en la práctica de cada 

reivindicación de la justicia, estarás cada vez que susurre el viento en la 

selva lacandona y el calor de la rebeldía nos encuentre haciendo camino al 

andar.

18   Ubicada en el estado de Chiapas en México, cuna del Movimiento Zapatista de Liberación 
Nacional.





279

Organismos e Instituciones participantes

ajagi Asociación Jalisciense de Apoyo a los Grupos Indígenas, A.C.

Alcadeco Alternativas de Capacitación y Desarrollo Comunitario, A.C.

ALTEPETL Nahuas de la Montaña de Guerrero, A.C. 

Ayuda en Acción.

Ayuda Mutua.

ceaal Consejo de Educación de Adultos de América Latina, A.C.

Cemif Centro Michoacano de Investigación y Formación “Vasco de Quiroga”, A.C.

Centro Educativo Intercultural Tatu’utsi Maxakwaxi.

Cesder Centro de Estudios de Desarrollo Rural, A.C.

Cesder Puebla Centro de Estudios de Desarrollo Rural, A.C. Puebla.

Centro Educativo Wirarika.

Conaculta Consejo Nacional para la Cultura y las Artes.

Conafe Consejo Nacional de Fomento Educativo.

crefal Centro de Cooperación para la Educación en América Latina y el 

Caribe.

Educe/Campeche Educación, Cultura y Ecología, A.C.

Enlace, Educación y Comunicación, A.C. Chiapas.

Digeex/Guatemala Dirección General de Educación Extraescolar del Minis-

terio de Educación.

DVV IIZ/DVV Asociación Alemana para la Educación de Adultos.

Imdec Instituto Mexicano para el Desarrollo Comunitario, A.C.

Indesol Instituto Nacional de Desarrollo Social.

inea Instituto Nacional para la Educación de los Adultos.



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento280

iteso Instituto Tecnológico de Estudios Superiores de Occidente.

onpz Organización Nación Purépecha Zapatista.

Patronato Proeducación Mexicano.

Sagarpa Secretaría de Agricultura, Ganadería, Desarrollo Rural, Pesca y Ali-

mentación.

Sedepac Servicio, Desarrollo y Paz, A.C.

Servicio, desarrollo y Paz, Michoacán, ceaal.

sep/Educación Indígena, DF. 

sep Michoacán Secretaría de Educación Pública Educación Indígena del es-

tado de Michoacán

upn Chilpancingo Universidad Pedagógica Nacional, Unidad Chilpancingo

upn México Universidad Pedagógica Nacional, Unidad Ajusco, México, DF.



281

REFERENCIAS BIBLIOGRÁFICAS

Boaventura de Sousa Santos, El Milenio Huérfano. Ensayos para una nueva 

cultura política, Trotta, Madrid, España, 2005.

Castoriadis, Cornelius, Psicoanálisis, Proyecto y elucidación, Nueva Visión, 

Buenos Aires, Argentina, 1992.

De Beauvoir, Simona, Todos los hombres son mortales, Francia, Novela clá-

sica, EDHASA, 1946.

Dussel, Enrique, Filosofía de la liberación, EDICOL, México, 1977. 

–– Filosofía de la liberación latinoamericana, Editorial Nueva América, 

Bogotá, Colombia, 1979.

Feinmann, José Pablo, La sangre derramada. Ensayo sobre la violencia polí-

tica, Espasa Calpe/ Ariel, Buenos Aires, Argentina, 1998.

Filloux, Jean Claude, Intersubjetividad y formación, Novedades Educativas, 

1ª. edición, 1996.

Foucault, Michel, Hacia una política de la interpretación de Freud, Marx y 

Nietzsche, El Cielo por Asalto, Argentina, 2000.

Galeano, Eduardo, El libro de los abrazos, Siglo XXI, España Editores, S.A. 

1989, 1ª. edición, 1989, reedición, 2003.

Giroux Henry, Teoría y resistencia en educación, Siglo XXI, 1ª. edición, 

1992, 4ª. edición, México, 1999. 

Kusch, Gunter Rodolfo, América Profunda, Hachette, Buenos Aires, Argen-

tina, 1962.

Quijano, Aníbal, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”, 

en Edgardo Lander (compilador) La colonialidad del saber: eurocentris-



Conversaciones acerca de interculturalidad y conocimiento282

mo y ciencias sociales, perspectivas latinoamericanas, Consejo Latino-

americano de Ciencias Sociales (clacso), Buenos Aires, Argentina, 2000.

Quintar, Estela, Didáctica problematizadora e integradora, Universidad Na-

cional Autónoma de México, enep Aragón, México, 1993. 

–– La didáctica como puente a la vida, educo, Argentina, 1998, reedición, 

Castellanos, México, 2002.

–– “Colonialidad del Poder”, en Sánchez Irene y Sosa Raquel, Perspectivas 

Críticas en América Latina, Siglo XXI Editores, 2003.

Lander, Edgardo (compilador), La colonialidad del saber: eurocentrismo y 

ciencias sociales, perspectivas latinoamericanas, Consejo Latinoameri-

cano de Ciencias Sociales (clacso), Buenos Aires, 2000.

Sarmiento Domingo Faustino, Civilización y barbarie, escritor y político Ar-

gentino, es un texto representativo de toda una época en América La-

tina, 1845. 

León Portilla Miguel, América Latina. Múltiples culturas, pluralidad de len-

guas, El Colegio Nacional, 1992.

Vigotski, L.S.), El desarrollo de los procesos psicológicos superiores, Grijalbo, 

Barcelona, España, 1979.

Zemelman, Hugo, Horizontes de la Razón I y II, Necesidad de Conciencia. 

Anthropos, España, 1992. 



Impreso en los talleres gráficos de la

Dirección de Publicaciones del 

Instituto Politécnico Nacional

Tresguerras 27, Centro Histórico, México, DF

Agosto de 2007. Edición: 1500 ejemplares.

	 Formación:	 Karla Ivette Robles Balderas

		  Guadalupe Villa Ramírez

	 Corrección de estilo:	 Manuel Rodríguez Martínez

		  Teófila Amayo Pérez

	 Cuidado editorial:	 Lourdes Sánchez de Tagle O.

	 Integración de textos:	 María Mora Ahumada

		  Atenea Domínguez Cuevas

		  Marcela Muñoz

	 Revisión tipográfica:	 Hortensia Hernández

	 Diseño de portada:	 Gerardo López Padilla

	 Imágen de portada:	 Jorge A. García Pitol

	 Procesos editoriales:	 Manuel Toral Azuela

	 Producción:	 Sergio Mújica Ramos

	 División editorial:	 Héctor Bello Ríos 

	 Director:	 Arturo Salcido Beltrán


	cap 1 Zemelman.pdf
	cap 2 Zemelman.pdf
	cap 3 Zemelman.pdf

